# Chyologia Ciel V. College Coll

بوسعنا ان نعر فعنصر المأساة تعريفاً اولياً بأنه «تعارض الانسان مع قدره ». على هدا النحو كان يفهمه المسرح اليوناني. فقد كان اشيل وسوفوكل واوريبيد يجتذبون الجاهير وبجمعون طبقة اثينا الارستوقراطية وطبقة المدن اليونانية الشعبية حول مصائب بعض الابطال الذين فرض عليهم قدرهم ان تسقطهم الآلهة.

والواقع ان هذا القدر كان يحتبيّ في البطل نفسه الذي كان يحمل مصيره بالذات ، كظل يفترسه – وذلك هو شأن او ديب الذي يتروج امه على معرفة بذلك – او ان هذا القدر كان يقوم خارج نفسه ، في عالم أعلى رسمته الآلهة التي لم تكن تحتقر التدخل لمعاكسة الجرأة البشرية .

على ان هذا القدر كان يظل غريباً في الحالتين كلتهما ، اي سواء أكان كامناً في الانسان او بعيداً عنه . إنه قوة معادية يسقط البشر ضحايا لها ويكون الآلهة قضاة عدل ، قوة تجتاز احياناً جيلا من الناس ، طاوية تحت كنفها سلالة تنتظم الآباء والابناء ، لتبلغ هدفها بلوغاً أرسخ . وهكذا كان ٰجنس « اللابداسيد » Labdacides و جنس « الأتريد » ذا امتياز من قبل الآلهة . فالى الجنس الاول المنحدر من « لايوس » Laius ينتمي اوديب الذي يموت أعمى ، وايتيوكل الذي يقتل أخاه ، وانتيغون التي تموت في سجن حبسها فیه خالها کریون فخسر مها ابنه بالذات . والی الجنس الثاني المنحدر من « اتريه » Atrée ينتمي اغاممنون الذي قتلته زوجته بعد عودته من نصر عسكري ، واليكتر المرصود للانتقام ، واورست الذي لم تكن حياته كلها الا جرحاً عميقاً. وهكذا فان الدرامات الثلاثة التي تشكل « اورستي » أشيل تروي بالدموالمجد واليأس إقدام الثأر الآلهي واحجامه، ذلك الثأر الذي لا يأتي ظاهرياً في مصلحة البشر الا ليكسب لنفسه فما بعد مزيداً من التضحيات النبيلة .

ولكن اي شيء مأساتي يكمن حقاً في هذا التعارض بين الانسان وقدره ؟ وهل بوسعنا ان نفهمه بعقليتنا الحديثة ؟ وبعبارة اخرى : هل نعيش المأساتي على هذا النحو؟ ذلك هو السؤال الذي اطرحه ، وتحاول افكاري الآن ان تلتمس له الجواب .

## مولد المأساة : ظروف تاريخية

يأتينا بعض الضوء من الظروف التي ولد فيها عنصر المأساة اليوناني . فهو قد صدر عن الحرافات الدينية بمناسبة اعياد الربيع او الحريف كأعياد الحقول « الديونيسية » التي كان « ديونيسوس » Dyonisos بطلها . والواقع أن اسطورة ديونيسوس مؤلمة كقصة الحريف ، كقصة كل فصل يعر في وقت واحد عن انتصار الحياة وموتها .

لقد طلبت سيلينا Selene الإلَّهة القمرية من جوبيتر ان

تراه في إطار مجده كله . وحين رأته صعقها مرآه ومحاها.

نوره . والواقع ان القمر نحتفي في نور الشمس . وحدث

ان سيلينا كانت حاملا آنذاك وكان شكلها يستدير بهذا الحبل، وقد وضعت مولودها قبل اوانه، فكان لزاماً ان يلصق على فخذ جوبير ليعيش. وهكذا عاش ديونيسوس، ولكنه بذلك خلق للتناقض، للحب والبغض. ان قدره كان في ألا يفهم، ولا يفهم، ومن أجل هذا، كان ديونيسوس إلهالسكر والهيجان، واله الألم واليأس في الوقت نفسه، إله الرعب من هنا يفتح ديونيسوس طريق المأساة. فقد كان المسرح يقام في دلفيس بمناسبة اعياد الحريف، فيتقدم الموكب راقصاً يسبقه ديونيسوس وتتبعه جوقة من لابسي قناع التيوس، والتيس يعني باليونانية «تراغوس» Tragos، ولكن ولكن المتس يعتر في وقت واحد ومنه كلمة «تراجيك» التيس يعتر في وقت واحد عن الغزارة والنمو في الحياة وعن الجنون الصاخب. الحصب عن الغزارة والنمو في الحياة وعن الجنون الصاخب. الحصب

والهذيان: ذلك هو المأساتي. وهذا ما يرمز اليه الموكب اذ يتقدم تحت اكاليل الزهر وفروع الكرم. انه يدعو الى الشرب والسكر والعنف والرعدة والصراخ، يقطع ذلك كله ايقاع يزداد ابداً جنوناً.

يتحدث نيسشه عن ديونيسوس بهذه الكلمات: «كان آله السكر السعيد والحب المنتشي ، ولكنه كان كذلك المتألم المعذب الميت. إلّه النشودة والرعب، إلّه الوحشية والتحرير السعيد، إلّه مجنون يدعو ظهوره الناس الى الهذيان »

تلك اذن هي الفرصة للجموع لكي تشارك في أمجاد ديونيسوس ، وفي مظاهر هيجانه وعنفه ، ولتنفض عنها في الوقت نفسه حميع الانفعالات التي يكبتها الاحترام الانساني ، حتى تبلغ الهذيان والجنون . تلك هي اعياد الربيع والحريف الديونيسية .

### موضوعات المأسأة وابطالها

يسود هذه الاعياد في قيامها شخص رئيسي : هو الراوي الذي محكي قصة ديونيسوس بصوت قوي وكلام مؤثر وخيال بعيد . وهذا الراوي هو الذي سيكون رئيس جوقة المغنين في مسرح أشيل ، وهو يشكل صلة الوصل بين الاحتفال أوالتمثيل الدراماتيكي . لقد بدأ بان يكون مجرد راو ، ولكنه ما يلبث ان يشارك في

التمثيل ويصبح ممثلا . ثم يظهر ذو الدور الرئيسي وذو الدور الثاني وذو الدور الثالث ، وهم الأشخاص الذين كانت تحيط بهم الجوقة اليونانية ، جوقة الموكب القديمة . واذ ذاك يبدأ فصل بسيط ، كفصل أشيل « المبتهلات » فتروى كارثة مدينة اسطورية ، ويكون جميع الممثلين من الرجال : هم الذين يؤلفون الموكب ، ولكن تنضم اليهم جوقة النساء الباكيات . وهذه هي مجرد لوحة وصفية ، ليس فيها المنساء الباكيات . وهذه هي المرحلة الاولى من المسرح المأساتي .

ولكن اذا تحول راوي الموكب الى ممثل ، فمن الذي يخلف ديونيسوس؟ وماهي الموضوعات ومن هم الابطال الذين سيحلون محل موضوعات ديونيسوس وابطاله ؟

إن هذه الموضوع ديونيسوس هو كوني اكثر منه دينياً. الاعتراف بان موضوع ديونيسوس هو كوني اكثر منه دينياً. فان حوادث الآلهة عاجزة عن اشراك الانسان فيها اذا لم بهتم هربها وهي اذا لم تكن ابدية خالدة ، افتكون تاريخية محضاً ؟ كلا . فأنها بذلك تفتقر الى هذه الحاصية التي لا حدود لها والتي لابد لها من ان تمددها ليتاح للانسان ان محمل بها خارج قياساته وحتى الهذيان . على ان هذه القاعدة تحتمل استثناء واحداً : هو مسرحية « الفرس » لاشيل . ولكن كارثة كساركس المحتفدة قبل كل شي الى اظهار ملاحقة الآلهة التاريخ بل تقصد قبل كل شي الى اظهار ملاحقة الآلهة لطامع كساركس المخيفة وغزارة وسائله .

إِنْ مُوضُوعًاتُ المَّاسَاةُ ليستُ لاهُوتية مُحضاً ولا تاريخية مُحضاً ، وهي لذلك ستولد على منتصف الطريق بين الأرض

والساء. وان الاصول الاسطورية للامم هي من شدة تقادم العهد عليها لحيث ان المدى يمكن ان يغرقها في غبار من المجد عند ملتقى الكون والالوهية . وهكذا تبدو الأمة ، بواسطة ممثليها الاولين ، في افق لامتناه. فليس الابطال آلهة ، وانما هم انصاف آلهة ، وليسوا هم بشراً، وانما هم اكثر من بشر .ان اقدامهم مزروعة في الارض ، وان جباههم مرتفعه الى

النجوم ، فهم اذن سيعرفون أشواق الآلهة وحماقات البشر .

وهذا التناقض الداخلي يتملك الانسان محيث محمله هو بالذات خارج حدوده. ولماكان شعور الحب القومي مصهوراً في القلب وفي اللحم والدم، فليس ثمة بعد ما يمنع ان نعرف مع هؤلاء الابطال القوميين انسحاق التعاسة وانتفاض المجد.

فكيف ترانا لاننفعل ، حتى في ايامنا هذه ، باسطورة «بروميثيوس المقيد» لأشيل ، تلك الاسطورة التي ترمز الى منشأ الامة البشرية ؛ إن بروميثيوس هو قذف هذا الشوق للمعرفة وللحرية الذي يضي في الانسان رغبة إلهية، شرأ اكبر من الطبيعة بحمله الى الامام حلم المستحيل الذي بجذبه ويلقيه مرة اخرى ويوقظ من جديد عطشا لا يروى. ولكن بروميثيوس الذي تقيده الآلحة قد بجسد ايضاً امنيتنا بان نكون مقيدين



رينيه حبشي

لا بأنفسنا بل بقوى غريبة ، بحيث لا نعتبر انفسنا مسؤولين عرب نا وعن هزائمنا التي لا تنقطع .

### العمل والاشخاص عند أشيل وسوفوكلواوريبيد

من هذه الأرضية الاجتماعية ، اللاوعية والكونية ، ترتفع شيئاً فشيئاً كينونة المأساة التي يستشف تطورها ، عبر أشيل وسوفوكل واوريبيد ، في الأشخاص وتركيب الدرام على حدسواء .

إن أشيل يصف لوحات . وهناك شخصان او ثلاثة يجعلوننا نشهد الأحداث التي تقع في مكان آخر . ففي مسرحية « الفرس » نجد « اتوسا » Atossa جالساً على عرشه المجيد ، يستمع الى الرسول يروي له كارثة كساركس في سالامين . وفي « اورستي » يعود اغاممنون منتصراً بعد

سقوط طروادة ، ولكنه الآن نخرج من قصر « ارغوس » Argos ممدداً على محمل وقد قتله كليتمنستر . وفي « السبعة ضد تيب » نرى ايتيوكل ، قبل ان يذهب لمقاتلة بولينيس ، يسمع الى وصف القواد السبعة الاسطوريين الذين كان عليه ان يقابلهم بقواده الذين لم يكونوا دونهم اسطورية .

غير ان تأليف الدرام يتعقد مع سوفوكل . ذلك ان الارادة البشرية

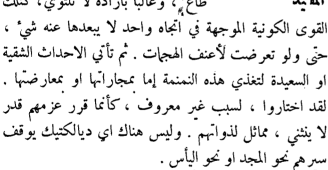
تعارض الارادة الإلتهية ، ومن أجل هذا تحل محل اللوحات أحداث وعقدة وحل للعقدة . ونحن نجد في مسرحيته « انتيغون » ان اخلاص الأخت لأخيها بولينيس يسبب حكم كريون عليه وموته . وكذلك اليكتر التي يحركها روح الانتقام فتدفع اورست ضد ذويه . وحين يسأل اوديب المراعي تير اسياس وأمه جوكاست ، انما يقذف نفسه في المصيبة . وهكذا تحل محل اوصاف أشيل الملحمية مناقشات انتيغون وايسان ومعرفة اليكتر لأورست . وبالاحمال تتحول المسرحية من الغنائية الى الدرام والحركة .

واما أوريبيد فان تأليف الحبكة عنده هو أبعد من ذلك تعقيداً. إن دور الآلهة يضعف ، لأن تشككه يبعدهم ، فهم لا يتدخلون الا في التمهيد وفي الحاتمة ليهوا سلسلة من الأحداث تعقدت وتشابكت بصورة غريبة . والواقع ان التصرفات

البشرية ، بعد ضعف دور الآلهة ، تشتد بروزاً بوحي من العواطف المعقدة والمتناقضة . فان « ميديه » مثلا تظل فترة متوترة بين الشفقة والحقد قبل ان تقتل اولادها . وان «فيدر» في مسرحيته « هيبوليت » تثأر لحما الذي اعرض عنه صهرها بأن تتهمه بجرم لم يرتكبه ، وان اغاممنون تعييه الحيلة في طهارة ابنته ايفيجيني ، فيقرر ان يبلغها نبأ التضحية التي تنتظرها . وبالاحمال ، فان الدرام الذي كان يولد عند سوفوكل من تعارض الآلهة والبشر يصبح لدى اوريبيد داخلياً على حدود الوعي البشري . ان الانسان هو الذي يقوم بالدور الاول ، اما الآلهة فدورهم ثانوي .

وأذن فان بين اشيل وأوربيد ، عبر سوفوكل ، تعميقاً داخلياً للدرام يرافقه بالطبع تعقد مطرد للحركة . إن بنية الابطال تتفكك في الوتت نفسه ، وتستبدل بالابجاز الاول

الغرانيتي ، حركة متموجة متناقضة تكشف عنها تحليلات اوريبيد النفسية . والواقع ان ابطال أشيل قطعة واحدة . ان هناك مثالا يثبت على الرخام اثباتاً نهائياً كلا من كساركس في طمعه وايتيوكل في الغضب المجنون وكليستمنستر في الحيانة ، من غير ان يتيح لهم التحوك . ان التطور غير مسموح به لهم . فهم موحدون بشعور طاغ أي وغالباً بارادة لا تلتوي ، كتلك



اذًا لم يكن لأبطال أشيل سحن ، فان ابطال سوفوكل يظلون هم ايضاً منمنمين ، كهنوتيين ، على ان تحديدهم لا يعتمد فقط على نفسه ، وانما هو يغتذي بالتفكير والدوافع المستمدة من العاطفة احياناً . ان شيئاً لا يمنع انتيغون من مخالفة اوامر كريون ، غير ان الواجب والعاطفة معاً يدعوانها الى ذلك . ان القرار يبدو انه يصدر عنها هي بالذات ، لا عن قوة سابقة لها تلم بها ، فاذا ما اتخذت القرار ، فانها — اي



بروميثيوس المقتيد

انتيغون – قد أصبحت متحدية نهائياً ، وأصبحت اليكتر منتقمة عنيفة نهائياً . وان انها طبائع وخصائص وان سوفوكل يبرزها ابرازاً أشد اذ يعارضها أمزجة ضعيفة نهائياً : فانتيغون وايسمين ، واليكتروكريسوتميس يسيران اثنين اثنين ، ظلا ونوراً يبرز احدها ابعاد الآخر . ان

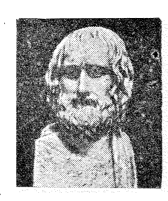


سوفوكل يمنحهم فرصةالنمو ، لأن الأحداث تتيح لهم التعبير عن مقاصدهم وتبرير مسلكهم ولكنهم ينمون في انجاههم نفسه ، الانجاه الاول انهم لا يعرفون تناقض اوريبيد و تلك الار تدادات البشرية الحقيقية . فارادتهم ، كما هو الشأن عند أشيل ، مصنوعة ناجزة ، ساهرة في أعاق المعبد بحيث يبقى لهم ان يوجهوها فحسب ، وليس عليهم ان يراقبوها . ان هذه الارادة تترك الطبيعة تتعطف و تبكي ولكن من غير ان تضعف الارادة تترك الطبيعة تتعطف و تبكي ولكن من غير ان تضعف الداخل .

وهذا التهديد الذي يأتي من الداخل ، انما يظهر لدى اوريبيد. ولماكانت فعالية الآلهة ضعيفة عنده ، فان التوازن مفقود لصالح الانسان.

إن بسيكولوجية الابطال ، في تعقدها الغني ، اذ هي اقل تهديداً من قبل ذاتها ، عما يكر تهديداً من قبل ذاتها ، عما يكمن في اعاقها من متناقضات تتيح لها الأحداث فرصة التعبير عن نفسها باذكاء نفسها . ان « فيدر » غارقة في حها السفاحي ، وان عزتها النفسية مجروحة جرحاً عميقاً عيث انها توثر ان تكون جارحة حتى الموت نجاه هيبوليت . فهناك ديالكتيك للعاطفة يدفع الى امام الأشخاص الذين يعمون على هذا النحو بحياة خاصة تكمن فيها ديناميكية الغريزة ، بحيث تثوي – عبر غيى امكانيات السطح – صلابة بعض الحتميات التي تقرب رغم كل شي ابطال وربيد من ابطال سوفوكل او أشيل .

واذا قارنا الآن بين بنية الأشخاص وبنية الدرامات نفسها ، ظهرت لنا العلاقة التي تصل بينهـا مشرقة .



اوريبيد

لقد كان على أشيل، بسبب من بساطة ابطاله، ان يلجأ الى اللوحات. وبسبب من فعالية الآلهة، ليس لنابعدأن نشهدالا وصف الكوارث التي تنتج عن ذلك. اما عند سوفوكل، فبسبب أن التحليل النفسي قد تعضون، فان تعارض الآلهة والبشر ينتج احداثاً،

ومن ثم عملا أشد تعقيداً .واما عند اوريبيد اخبراً، فان التعقد البشري ينمو ، ويتشابك العمل سريعاً ، وتتضاعف المفاجئات واللقاءات والعجائب .. ولا يتدخل الآلهة ــ الذين فقدوا كثيراً من نفوذهم ــ الالينجزوا الدرام . على ان الدرام الحقيقي لم يعد في الأحداث بقدر ما هو في الابطال أنفسهم . وبعد ، فنحن لم نقم برسم هذه اللوحة المثلثة بقصد تحليل المسرح اليوناني تحليلا ادبياً ، وانما لنخرج بالنتائج التالية التي هي ذات أهمية رئيسية لأنها تتيح لنا ان نعارض المأساة الحديثة ، وان نلقي الضوء على اختلافها .

# ثلاث نتائج للمأساة اليونانية

النتيجة الاولى أننا وجدنا لدى المؤلفين المسرحيين اليونان مأساة ارستوقراطية : فجميع الابطال ، سواء أكانوا امراء او اميرات او احفاد آلهة او أشخاصاً اسطوريين ، يتذكرون دائماً ان ديونيسوس كان هو نفسه ابن « سيلانا » و «جوبيتر». وقد رأينا ان مولد المأساة الاجتماعي غير منفصل عن إلحام المؤلفين المسرحيين .

ولا ريب في انه كان لذلك سبب . لقد كان هؤلاء الابطال الذين يتجاوزون الحدود يتيحون لكل شخص ان بجد نفسه فيهم ، بان يفقد لديهم حدوده الذاتية ، وان ينفصل عن نفسه لصالح أمشاركة حماعية كانت تدعوه الى الاعجاب في ابعد اطرافه او الى الألم في ابعد اطرافه ، الى سكر ديونيسوس ، ذلك الذي يظل في اعاقه ، روح هذا المأساتي .

هذا الافراط والتجاوز الذي يبرز الابطال في افتى من المجد ، يثبتهم في الوقت نفسه عند مصادر السلالات الاولى ، عند منابع الأمة . ولما كانت الامة منطبقة في كل فرد ، في

لحمه وفي دمه ، فهي تثير شعوراً كونياً ، وتصعد الألم في العروق ، والذعر او الشفقة من اعاق الاحشاء . فالمأساتي يفضي من جديد الى انتراع الشخصية ، الى نوع من الامتراج بين جميع المشاهدين وقد ردوا الى ينابيع الحياة المشتركة حيث يستحر الشعور المأساتي لاسيا وأنه غير موصوف من أحد ، بل هو الذي يصف الجميع .

وهذه النتيجة تقودنا بالاحمال الى حقيقة متناقضة: ان ارستوقر اطية هذا المأساتي تغرق المجموع في الإغفال . فهو لاء الابطال الذين يشكلون افر اداً عظاء ينزعون شخصيات الحضور ويخلونهم من أنفسهم بدلا من ان ينموا شخصياتهم ويصهروهم في مأساة وجودهم الشخصي . وليس من شأن هذه الحقيقة ان تدهشنا : فان الافراد العظاء ، في كل شيء في المسرح وفي السياسة ، ينزعون شخصية المجموع ، ويستبدلون بالموهبة الأصلية لكل فرد من هذا المجموع ، مصيراً مشتركاً . واحسب ان أرجاعنا ازاء موسيقي واغنر واوبراه الرباعية الاحلية ، توكد هذه الملاحظة . فانها وقد استوحيت من الحرافات الجاهلية ، تحرك اوقيانوسات مرنة وتدعونا الى هذه المشاركة الكونية حيث

يفقدكل منا شخصيته.

هذه النتيجة تقود الى نتيجة اخرى ليست مستقلة عنها . فقدكان لابد لهوئلاء الابطال من ان يكونوا استثنائيين ليحركرا حسد الآلهة . ان عداوة الآلهة ترسم للابطال اقدارهم ، ولكن جرأة هوئلاء توقظ غضب اولئك .

واذا كانت المأساة اليونانية تنفجر في هذا الصراع بين الانسان وقدره ، او بين الانسان والآلهة ، فمن الطبيعي ان يمهد له أشيل ، وهو الذي يتغلب عنده الآلهة ، ومن الطبيعي ان يدفع سوفوكل المأساة الى حدودها القصوى ، وهو الذي اتخذ الانسان عنده كينونة مساوية للآلهة ، ومن الطبيعي ان يجعل اوريبيد المأساة داخلية ، اي ان يجعلها في داخل ابطاله ، وهو الذي مهم بالبشر اكثر من اهتمامه بالآلهة :

ان أهم ما في هذه النتيجة الثانية جعل المأساة اليونانية داخلية فهناك تطور طبيعي يبرع الى نقل الدرام من الساء الى الأرض واحلال صراع الانسان مع نفسه محل صراع الانسان مع الآلهة . ومن هناكان اوريبيد يبشر بالنرعة الحديثةالتي ظهرت في آثار راسين . وفي هذا الامتداد نرى شكسبير ، وبعده كلوديل وجيرودو وسارتر . وليس هنا مجال التوقف عند هؤلاء، ولكننا نشير الى انهذه الحركة من اشيل الى اوريبيد التي تنتقل بالمأساة من الحارج الى الداخل ترسم خط تاريخ الفلسفة التي أصبحت علمانية ، وأفلت من سطوة اللاهوت ، لتولد من جديد ابتداء من تجربة انسانية مستقلة .

ولكن على رسلنا ، فان الاختلاف يظل كبيراً ، كما سيرى بين المأساة اليونانية والمأساة الحديثة . لنذكر الآن فقط «جاذبية الانسان » على المأساة اليونانية ، محتكراً في داخله المتناقضات. فبدلا من ان نغرق في درام كوني تفقد فيه القوى البشرية شخصيتها ، نرتد الى ذواتنا . اننا لم نكن نستطيع ان نظل مغلقين دون الدرام الكوني لأننا كنا نشعر فيه بالانسان و هو يصارع الكون والآلهة ، ولكن ها نحن اولاء نشعر شعوراً اكثر صميمية وشخصية بالدرام الانساني ، لأننا نحس الانسان في صراع مع نفسه .

اما نتيجتنا الثالثة حول المأساة اليونانية ، فهي التي ستعيدنا الى المأساة الحديثة ؛ فمها كانت التسمية التي اطلقناها على المأساة اليونانية ، فانه محق لنا ان نتساءل عما اذا كان هناك حقاً

- التتمة على الصفحة ٩١ -

« مأساتي » او مجرد « درامائي » . فنحن نرى ان الانسان الحديث وحده هو الذي يملك مفهوماً عن « المأساتي » ، واما الانسان اليوناني ، انسان أشيل وسوفوكل وحتى اوريبيد ،

فانه لم يعرف الا « الدرامائي » . والحق ان الانسان اليوناني ماكان له ان يعرف الا المأساتي ، لأنه كان يجهل الحرية . إن الدرامائي يفترض صراعاً واجهه الانسان في كل زمن ، واما المأساتي فهو حظ حل لهذا الصراع لا يمكن للانسان ان يشعر به الا اذا اكتشف حريته .

إن الدرام هو مأساتي عالم مصنوع ناجز ، وإن المأساتي هو درامائي عالم في طريق الصنع ، وليس له غنى عن وجود الانسان .

ربما بدت جميع هذه التأكيدات الآن اعتباطية ، فهي تستحتى الشرح . ومن أجل هذا سنخصص لها القسم الثاني من دراستنا .

# الدرامائي والمأساتي

لا اود ان اعارض المسرح اليوناني ، الذي يمثل المأساة القديمة خير تمثيل ، بالمسرح الحديث ، ولا اود ان امضي في تحليل المأساتي من غير ان اعود الى تجربتنا ، تجربة حياتنا ، لأنه يبدو لي ان ليس ثمة مسألة فلسفة تطرح خارج تجربتنا ولا تكون عناصرها بالذات مستمدة من حياتناكل يوم .

فاذا قبلنا تعريف المأساة اليونانية ، لاحظنا بسرعة اننا مبعدون عها . ان هذا التعريف هو الصراع بين الانسان وقدره . ولكن هذا الصراع يفترض انساناً مصنوعاً ناجزاً ، في سيره نحو قدر مصنوع ناجز . وسواء اكان هذا القدر المصنوع يجسد ارادة الآلهة ، كما هو الشأن في القدرية اليونانية او يجسد منطق التاريخ ، كما هو الشأن في حتمية هيغل التاريخية التي هي امتداد للقدرية اليونانية ، فالقضية رغم كل شيئ قضية تركيب احداث مسجلة مقدماً ، او تسجل نفسها ولا يبقى لنا الا ان نفهمها .

وبالاحمال ، فان هناك قوتين متعاديتين تنتصب احداها

# المأساة بين القديم والحديث

ـ تتمة المنشور على الصفحة ٢٨ ــ

ازاء الاخرى ، من غير ان تتمكن احداها من الاقتران بالاخرى. واذن فان صراعها لابد ان ينتهي لصالح الاقوى التي ستطوي الاخرى تحت جناحها . وسيكون الانسان هو الضحية ابداً ، ما دام عدوة

القدر ، اي العالم او التاريخ او الآلهة .

ولا ريب في ان هناك دراما ، ما دام ثمة توتر بين قطبين متضادين ، لا ينجح احدها بأن يفي في الثاني . ويكفي ان تتضاعف قدرة القوتين المتصارعتين حتى يتكثف الدرام ويعمق . ومن أجل هذا ، لابد ، أمام آلحة اتخذت قراراتهم سلفاً ، من رجال محددت شخصياتهم نهائياً في اتجاه واحد . وليس ابلغ دلالة على ذلكمن خصائص نفسيهم التي نعرفها: فهم حتى حين نختارون ، كما هو الشأن عند سوفوكل ، وحتى حين يبدو أنهم مملكون ان يقرروا ، فليسوا هم الذين يقررون وانما هي في نفوسهم ارادة غير شخصية ، ارادة مضاءة قبل مولدهم — او هو الثأر ، روح الانتقام الذي يصفر عبر حركاتهم ويستخف بهم بالرغم منهم . هكذا قيل عن حركاتهم ويستخف بهم بالرغم منهم . هكذا قيل عن لعرق لايوس » . ان هؤلاء الابطال لا يصنعون أنفسهم ، ولا يتعاونون مع انفسهم ، انهم مصنوعون ، مقدودون في صخر من الصوان .

إن الدرام يصدر عن صراع القوتين ، لأنه ليس ثمة ما يؤدي بهما الى التكاتف والانصهار ، اذ هما لا تصنعان نفسها ، بل هما مصنوعتان ناجزتان . وليست احداهما بقادرة على فهم الاخرى . ليس ثمة شخصية بشرية ، وليس ثمة الاحتميات من غير قوة مراقبة . وكل شي يدلنا على ان الحرية لم توجد مطلقاً في اي من الجانبين ، وانه لم يبق للكارثة الا ان تنفجر . والحق ان ما عكن ان يعطينا في هذا الدرام وهم المأساتي والحق ان ما عكن ان يعطينا في هذا الدرام وهم المأساتي انما هو اقتراب الحطر . وهذه نقطة رئيسية . ففي كل مرة كانت فها النبية «كاساندر » وعده تسقط على طروادة ، وفي كل مرة وتنذر بالالآم التي سوف تسقط على طروادة ، وفي كل مرة تعلن الجوقة — التي يبدو انها مرتبطة بالأحداث القادمة — ان العاصفة تقرب وتتنباً بان منطق المعارضة سينطلق ، عند ذاك

تبلغ المأساة . وأحسب ان رد فعلنا هنا يكشف تماماً عن اللحظة التي يحل فيها الدرامائي محل المأساتي .فالواقع ان اقتراب الحطر لا يدعونا فحسب الى التعاطف مع الابطال الذين تدنو منهم العاصفة ويقترب الألم ، بطيئاً او مفاجئاً — ان هذا الاتحاد مع الابطال لا يدفعنا فقط الى التعرض معهم للخطر ، وانما نظن كذلك ، اذ نستشعر الكارثة فيا هم يجهلونها ، ان بوسعنا ازاحة النتيجة المحتومة وتحويلها الى درب اقل خطراً . وبعبارة اخرى ، فان حريتنا تتوهم أنها تستطيع ان تتدخل في هذا الصراع الذي تتجابه فيه الحتميات الصارمة . وهكذا نرانا مدفوعين الى التعاون ، لا بدافع من العطف فحسب ، بل عملياً وبنشاط ، كما لو ان الدرام ينتظر منا حلا لا يستطيع ان يقترجه من تلقاء ذاته .

فمن ابن يأتي قلقنا آنذاك ، أن لم يأت من هذا النداء الذي وجه البنا شخصياً ، داعياً ايانا الى ان ننسى ان الامور قد صنعت مقدماً ، وان النتيجة ثاوية في العناصر القائمة ، وموحياً البنا ان الدرام لا يمكن ان يستغني عنا . ان هذه الدعوة الملحة لاشتر اكنا ، وهذا الاستعجال لحرية تنفذ الى العقبة كخميرة لنجعلها تكتشف طرقاً جديدة .. هنا يبدأ المأساتي .

واعتقد انه ينبغي الا نعجل بتركهذا العرق الذي نمسك به الآن. ذلك ان بعداً جديداً قد انفتح في الدرام نفذنا منه الى المأساتي. والواقع اننا ظلنا حتى هذه اللحظة خارج المشكلة. كان بوسعنا ان نشارك في كثافتها، وان نستسلم الى نوع من الود يربطنا بابطالها الاسطوريين. ولكن شيئاً لم يكن ليدعونا الى الانحراط، ولم نكن شخصياً معنيين بالأمر، ذلك لأن الابطال والآلهة، الابطال واقدارهم، لم يكونوا هم انفسهم منخرطين في الدرام، بل كانوا «خارجيين» احدهم بالنسبة الى الآخر، وكل مهم كان خارجياً بالنسبة الى نفسه.

والحق ان كل شيئ بجري حتى الآن في منطق السيد والعبد ، وكان تعارضها لا ينقطع بحيث ان كلاً منهما ليس الارد فعل ازاء الآخر ، بالنظر الى ان اعمال كل منهما محددة بتصرفات الآخر . احدها مصوّب في حركته الامتلاكية خشية ان يفلت منه الآخر ، بيما الآخر ليس الا دفاعاً ضد الاول ، يترقب ان يحدع مراقبته . ان كل طاقاتهما مبذولة في الترصد ، وكل منهما متركز على حدود ذاته ليرن قوته ويدافع عن نفسه ،

يحيث يفقد فائدة استرداد ذاته ، وفائدة الانطواء ، وفائدة الفهم . لم يبق هناك الاحتميات مستعدة للانقضاض فيا بينها ، في ضجة مربعة من الهدم . ليس ثمة الا مظاهر خارجية تتجابه من غير مخرج للتفاهم ولوقف العداوة ومحاولة تحويل امواج الغضب نحو مجالات اخرى .

وإذن ، فلا عجب ان يكون المسرح اليوناني قد ثبت مائياً اهداف الآلهة على البشر ، وان تتحجر نفسيات هؤلاء في خصائص قوية ، ولكما ليست متطورة . وهذا الأمر ينطبق على اوريبيد ، اقوى المؤلفين انسانية ، فان تحليلاته النفسية تبدو متموجة ، غنية بالارتدادات المفاجئة ، والواقع ان ارتباك ابطاله في تشابك غرائزهم وعواطفهم انما هو يوهم ايهاماً بالتطور ، ولكن الواقع ان منطق الغريزة هو اللّي يقود ترددهم. فهم اذ يتنقلون بين اطراف متناقضاتهم الداخلية لا يفعلون الا ان يكيفوا صراعهم الأصلي . انهم بذلك يشرحون ما الذي كانوه ، في حين ان شيئاً لا يغيرهم .

انهم بعبارة اخرى لا يتقدمون من الداخل ، وهذا هو شأن الدرام الذي لا يستطيع بعد التقدم ، اذ ان احداثاً مقررة منذ البدء تغذي حركته ، أو هي تأتي كعجائب او كمفاجئات غير منتظرة . ويمكن القول ان هناك نمواً في العمل ، لا عملا متنامياً وان الحركة لا تو لدمن بوئرة مركزية كامنة في قلب الابطال . وانما من تتابع احداث تنضاف الى بعضها ببراعة . وهذا الذي جعل المولفين الذين اتوا فيا بعد ، أمثال راسين ، يلحون على « وحدة العمل » ، فهم بهذا النظام يمتنعون عن خداعنا وير فضون ان تحل غزارة الاحداث محل العمل الحقيقي وان يقوم تعقد الوقائع مقام العمل المتطور .

ولكي يتطور العمل ، يجب الا تغذيه من الحارج احداث جديدة ، بل ان يغذيه من الداخل نمو الأشخاص الذين يحققون ذواتهم عبر الدرام ويستغلون امكاناتهم ، ويزدادون انخراطاً صدوراً عن داخلهم . ينبغي التمكن من اللجوء الى حريبهم . ولكن الواقع ان هذا كان مفهوم الدرام : ليس ثمة الا مظاهر خارجية في صراع فيا بينها ، آلهة ناجزون وغائبون عن اهدافهم الحالدة ، نجاه بشر ناجزين غائبين عن ارادتهم المصنوعة او غرائزهم المصنوعة . ليس هناك الا غيبتان تسر احداها نحو الاخرى .

### المأساة والحرىة

إن الاقتراب بين هاتين القوتين العنيدتين العمياوين في وقت واحد هو الذي يكثف الدرام ، ولكنه هو ايضاً يلغي الماساتي في داخل الدرام لأنه لا يمكن ان يحدث غير الكارثة. ان الأشخاص انفسهم ، اذ هم غائبون عن هذه القدرية التي تستغني عن انحراطهم ، يبعدوننا عن الصراع ، سواء تحمسنا لهم او أشفقنا عليهم ، لأننا منسحقون لعجزنا عن مساعدتهم ، الى اللحظة التي تكشف لنا فيها الجوقة ، او كاساندر ، عن المستقبل ، فتدعونا اخيراً الى الانحراط لمجامة حضور المستقبل ، فتدعونا اخيراً الى الانحراط لمجامة حضور المستقبل ، اذ انه لم يُقل كل شيئ ، ولم يُفعل كل شيء ، وان يصنع بعد ، بواسطة حضور محترع او خلاق . إن ثمن المأساتي هو الحرية .

اذا كانت هذه الافكار صحيحة ، فينبغي تسجيل التغييرات التي أصابت المأساة اليونانية . فان هذه المأساة لم تكن قبل الآن الا ذات بعدين : ها القوتان المتقابلتان . وهي تقوم الآن على بعد ثالث : قوة مضمرة ، هي قوة الحرية . وبالاضافة الى ذلك ، فبيماكان الدرام حتى الآن يقوم خارجاً عنا ، اذا هو الآن ينتقل الينا ، والى داخل ابطال الدرام انفسهم اذا اكتشفوا الحرية . وليس مقياس المأساتي بعد هو المضرورة ، وانما هو كائن وبين ما سيكون والذي لابد ان يكون بالضرورة ، وانما هو المسافة بين ما هو كائن وبين ما يمكن بيكون بسببنا ، بسبب الحرية .

وهذا كله يفضي بنا الى تعريف جديد للمأساتي . كان يقال لنا « إنه تعارض الانسان وقدره » ونحن نجيب : « إنه القدر معلقاً في الانسان ، انه الانسان نفسه مهدداً بحريته الحاصة » . كان الدرام في التعارض ، واما المأساتي فهو في الامكان . كان الدرام يقوم في عالم مصنوع ناجز . اما المأساتي فيقوم في عالم يصنع ، عالم معلق في حريتنا ، في جزء منه على الأقل ، وكأمكانية لحضور نا بالذات .

### الحتمية والخضوع والثورة

اذا لم يكن المأساتي ما اكتشفناه ، فينبغي ان نلاحظ اننا من غير شك قد عرفنا الدرامائي والصراع ، ولكن المأساتي لم يلتق قط تجربتنا . انها مقولة خالية من كل مضمون يمكن ان نتساءل معه لماذا توجد الكلمة ان لم تبعثها الحياة .

والحق اننا ما ان ننكر المأساتي حتى تحتج الحياة كلها فان الوجود إذ يفقد المكانياته يفقد في الوقت نفسه كل معنى انساني، فلا ينتظر منا بعد الآن الا ان نستمع الى «سناريو» تافه، صنعه إله بليد لا يتمتع بالحيال، او «تاريخ» ضخم تسند اليه المبادرة كلها التي منعنا إياها.

إزاء هذه الدعوة الحالدة الى ان نستقيل من الوجود ، يبقى لنا الحيار بين مسلكين : إما الحضوع واما التمرد ولكن الامرين كليها يلتقيان في غيبة واحدة ، ولو باشارات متعاكسة ، فلا يشكل التمرد اذ ذاك الا رفضاً للانخراط وستراتيجية للتراجع ، شأنه في ذلك شأن الحضوع سواء بسواء .

والامر بالنسبة للخضوع واضح . إنه رد الدونية الى العقل . فهو يوافق على الحادث ليتحد به ولا يشعر بالمسافة بين الانسان والعالم . انه يريد ان يتجنب الدرام بأي ثمن . وهذا الحوف من الشعور بالوحدة في العالم ، وهذا الحياء ازاء الرفض او الاحتجاجيبتر بتراً نهائياً وجوداً لا يبقى له الا ان يعيش كالطحلب على الماء ، يرسم حركات ليست هي علامات ، وينزلق بانهام من رغبة الى حسرة ، ليستسر أخر الأمر الى رضى الأيام التي لا نور فيها ولا مغامرة . إن ارتداداً للحياة يسطح ذلك الوجود في عالم الأشياء اللاشخصي أنما هو مأخوذ بتقليد إيمائي لا امل منه او بموت دبق . مسرات صغيرة والآم صغيرة ، تسليات صغيرة وحسرات صغيرة ، وتقلب الايام . انه الضجة المختلطة للقطيع الذي مغيرة ، وتقلب الايام . انه الضجة المختلطة للقطيع الذي يشي وهوملجأ الغيبة او التسلية التي هي شكل آخر للغيبة . إن هذه الحالات المغفلة وجثها التي لا هوية لها .

واني اعلم جيداً ان الخضوع ليس دائماً جبناً ، وانه اذا كان واعياً ومقصوداً يستطيع ان يبلغ اسمى أشكال البطولة . ولكنه يكون في تلك الحالة قد مر بالدرام من الحارج الى الداخل ، وهو لم ينطو بملء ارادته للحادث الا ليفجره من الداخل . انه يفترض تدخل الحرية ، وهو من هذه الزاوية قد عاد بالمأساتي الذي نريد ان نجرب إبعاده ظاهرياً .

ويبقى اذ ذاك التمرد . والتمرد الذي هو في الظاهر من

حصائص الرجال والذي لا يخشى وعي «سيزيف » الذي يدافع عنه كامو ، ولادم الفوضوي المبذول بكرم ، يقيس مسافة الانسان عن العالم ، ويقدر اهمية الدرام ، واذ هو لا يستطيع ان يماشي خط الحادث ، فانه يدير له ظهره نهائياً . ولكن اذا كان هذا التمرد لا يأمل إخضاع مقاومة الكون - لأن هذا الامل بالنصر يشير اذ ذاك الى عودة الحرية والمأساتي – اذا كان هذا التمرد بلا أمل لأنه يعرف مقدماً ان العداوة بين الانسان والعالم هي نهائية ، وان الانسان سيبقى ابداً خارج العالم وبالعكس ، من غير ان يستطيع احدها الاندراج في الآخر – فان هذا التمرد ، اياً كان دفاع كامو عنه ، ومهاكان االمغزى الاخلاقي الذي يتضمنه ، إن هذا التمرد ليس هو آخر الأمر الا قصوراً في الحيال .

لقد اراد كامو ان يتصور الناس «سيزيف » سعيداً . وليس من الممكن ان يكون كذلك . وهو لا يمكن ان يكون سعيداً الا اذا القي القناع على عينيه ، وكفّ عن النظر الى المستقبل الذي لا مخرج له ، ليحبس نفسه في الحاضر . وهو بالاجمال يتحايل مع نظره ، مؤثراً ان يجهل المستقبل بدعوى انه اكثر تبصراً ووعياً للحاضر ، والواقع ان هذا القصور الوجودي في النظر لم يحتر إلا ليتيح له البقاء ، مقنهاً قطع صلته مع العالم . لقد غدا هذا التمرد فجأة الملجأ الذي يغرق فيه قصور نظره وخوفه من ان يفقد الهنيهة .

انه يسجن نفسه في الحاضر حتى لا يضطر الى التحديق في شرفات المستقبل. إنه يتخذ نفسه كغاية ويسكر بغضبه بالذات. وهنا لا أفهم لماذا يرفض كامو الانتحار، على انه جبن، ما دام سيزيف، إذ يقبل سعادة حياة لا امل فيها، انما يتبخر هو نفسه في غليان ثورته، لقد قتل نفسه من غير ان ينتحر.

ان الانتحار هو على الأقل احتجاج مجموع الحياة على مجموع الحياة ، إنه الحياة ، إنه يرفض قصور نظر الحاضر ووهم السعادة . إنه يؤكد مطلب الحرية تأكيداً شديداً بحيثان انعدام هذه الحرية يدفعه الى انفجار حياة تؤثر ان تموت مرة واحدة على ان تموت تدريجياً موت كل يوم .

وانا اعرف الاعتراض الذي يقول إن الانتحار هو في التحليل الأخير تثبيط للحياة وجنن ، واوافق على ذلك ولكن التمرد الواعي لم يكن شيئاً آخر ، تحت قناعة البطولى ،

والانتحار يفضلهبأنهيشهد بانالوجود بلا حرية، غبر محتمل. هذا يقودنا الى القول إن التمرد والخضوع كلهما لا يشكلان مواقف جديرة بالحياة . فلئن كانت الحياة تستغنى عنا حقاً ، فنحن نستغنى عنها في التمرد او في الخضوع ، وسنصبح اذ ذاك غائبين عنها . فيم ترانا نجيب من لا يسألنا ؟ ولكننا أن كنا نعرف المأساتي ، واذا التقينا به عند منعطف شارع في نظرة تتساءل ، واذا لمسناه في حضور يطلب منا المعونة ، واذا هو تلقانا بن ذراعيه في حب يبتهل الينا الا نكون فقط حزمة من الغرائز ، واذا حدق في اعيننا في الوقت الذي نتعصب فيه لفرض حقيقتنا فنمنع بذلك دخول هذه الحقيقة الى قلب محدثنا ، هذا المحدث الذي لا يستطيع ان يقبل حقيقتنا إلا محرية ومن غبر عنف ، واذا أركعنا امام مهد ، قلقاً على ذلك الضعف الذي لا بملك بعد ان يدافع عن نفسه ، واذا جعلنا ننتحب امام سرير ميت ، حيث ينضب فجأة ينبوع الحرية ، واذا جنَّد جميع طاقاتنا في اعلان حرب لأننا نعرف ان الحرية قد ماتت قبل ان تعمل دواليب الغزو اللاشخصية ، واذا أمسك المأساتي انفاسنا في طهارة صمت خفيف كجناح طبر ، وعميق كأفق حميع الامكانيات ، وأخيراً إذا كان ٱلمأساتي ينتظر تحكيمنا ... أذَّ ذاك نعرفه ، فنعرف الحرية ، لأنه لم يكن الا السؤال الذي طرحته الأحداث ، مبتهلة الينا ان تخترع جوابنا الخاص . لقد كان القدر ، او ما نسميه قدراً ، معلقاً في وجودنا بالذات . لقد كان امتحان ألحرية . إنْ تجربة المأساتي تنسجم مع تجربة الحرية . إنها شاهد عليها لا يدحض.

### المأساة الغصرية

يبدو لنا بوضوح إذن ان الدرام كان الصراع الذي لم نكن نستطيع ان ندخله ، ولم يكن ابطاله انفسهم ينخرطون فيه ، اذكانوا يقتصرون على حمودهم كخاضعين او كمتمردين بسبب من غيبة القوتين ، الغريبتين احداهما عن الاخرى . بينما يفترض المأساتي حضور الانسان الذي يحاول الانخراط لأن الصراع لا يستغني عن طاقاته ، ولأن دعوة مستعجلة موجهة الى حريته ، ولأن العالم إن لم يكن يتغير بنفسه فان حريتنا الى عريتنا قدر العالم ، او بعبارة اخرى ان العالم قدرنا ، تكون حريتنا . إن الحرية الانسانية هي في وقت واحد رسالته من حريتنا . إن الحرية الانسانية هي في وقت واحد

حظ الكون وشهديده .

وهكُذا نجد انفسنا مقودين الى تعريف المأساتي : « إنه كل قيمة مهددة ، معلقة في حريتنا » . ومن أجل هذا ، كان المأساتي في كل شيء ، لا في المسرح وحده : فهناك مأساتي للحقيقة ومأساتي للخير ، ومأساتي للجال ، بل هناك فوق ذلك كله مأساتي للاله يكمن في ان السؤال الذي يطرح علينا منه هو اغرب الاسئلة واشدها ارتعاشاً ، وان الجواب ، المعلق في حريتنا ، يستطيع ان يضي العالم او يظلمه ، وان يفي الله من الكون او يمنحه حظاً . فحرية الانسان ، في هذا المأساتي الالهي ، هي حظ الله الأخير .

فها هي ادلة صواب هذا المأساتي الجديد ؟ انها في كوننا ندخله حميعاً وانه لا يدع احداً خارج الباب . وليس ثمة اية حاجة لأن يكون الانسان بطلا او نصف إله او اكثر من انسان ليلتقى به . لقد كان في المأساتي شيُّ من الارستُقراطية فهل أقول ان الجديد ديموقراطي ؟ ليس في الامر غرابة ، من وجهة النظر الاجتماعية . فنحن لا نقبل في عهد صعود الجموع ان ممثلنا بطل ما يستولي على مسؤولياتنا لحسابه ، طالباً الينا فقط ان نتنازل عن حرياتنا لصالحه ، ليترك لنا الحقّ بان نتعاطف مع درامه الذي أصبح درامنا اذ نغرق انفسنا في الجمع المغفل . انما يقبل بذلك الشعوب التعبة والمجتمعات غير المتطورة . اما الآخرون فلا ، لقد انتهى عهد الابطال . والحق ان الشعوب اذ بلغت حد الأكثرية ، فأنها باتت اقل قبولا لتجميد الجمع من اجل مصلحة فرد . إن المأساتي ليس هو مأساتي بطل ، او ان بوسعنا القول إن كل فرد هو الآن مرشح للبطولة ، لا بسبب انه ملك ، او عبقرى ، او صاحب انسانية استثنائية ، بل لأنه انسان بكل بساطة . فبدلا من ان محوالمأساتي الأشخاص في درام بعض ذوي الامتياز ، عميل الآن الى اظهار ميزة كل شخص بان عيبي فيه حس حظوظه واخطاره ، المعلقة بتحكم مسؤوليته . لَّقد تلت « البطولة ـــ الفرد » في المأساتي اليوناني ، التي هي استثنائية بالضرورة ، « البطولة ــ الشخص » في المأساتي الحديث التي عمت فاصبحت الحبر اليومي لكل منا .

وليس ما يبرر السخرية هنا . فلا ُيقل : « اية موهبة أو تبها كل منا بان يكتشف المأساتي ! » فالواقع ان ليس ثمة ما هو اثمن من هذه الموهبة . فان في اكتشاف المأساتي تقييماً

لثمن الحضور الانساني . لم يبق هناك مجال للخضوع امام قدر مصنوع ناجز ، ولا للتمرد العقيم : فلابد بأي ثَّمن ، للفرد او للمجموع من استكشاف الحادث الذي يعذبنا ، لنقرأ فيه فرصة حل جديد لا محتقر الانسجام معه ، بل يعمل على تحويله وتغيير وجهته . ليس التاريخ هو الذي يصنع الأنسان ، كما يرى هيغُل ، وليس الانسان هُو الذي يُصنع التَّاريخ مطلقاً كما يرى سارتر ، ولكن الاثنىن يؤلفان التاريخ ، مترقبين من الأنسان شهادة · حضور ه . إن بوسعنا القول إن المأساتي هو المسافة بن الحادث èvènement وبن التتويج . Avenement « الحادث » هو كل ما يقع : فيمكنه ان يكون سعيداً او شقياً ، وان له بذاته معني محدداً . ولكن معناه البشري انما يكسبه اياه رد فعلنا نحن ، وفق طريقتنا في استقباله وفي التصرف ازاءه . فاذا قادنا الى مزيد من الحرية ، فذلك يعني ان لقاءه قد بعث فينا شرارة حضور ن فأصبح « تتوبجأ » لوجو دنا ، اي ترقية نحو مزيد من الانسانية وهو لن يصبّح كذلك الا اذا بدأنا بالانخراط فيه ، ذلك ان الحادث هو ما يبقى خارجاً عنا ، اما التتويج فهو الذي به ندخل ، حاملين معنا امواج طاقاتنا الحلاقة . واذ ذاك مختار كل منا من مجموع الأحداثالتي تعرض لناكأنها قدر ، طريقته في تحويلها الى تتويجات وهكذا يحوّل قدره الى رسالة .

ولكن الذي يكشف عن التتويج في داخل الحادث انما هي الحرية ايضاً . ان الحادث يتوجه البهاكدعوة تنتظر جواباً لها ، وان هناك من الأشخاص من يفوتون حظهم ، ازاء الأحداث مها بلغ من خطورتها ، تاركين الحادث لوزنه الحاص ، من غير ان يسلموه الرسالة التي تتعلق بحضورهم . غير ان هناك آخرين تنفجر الأحداث عندهم تتويجات مها بلغ من تفاهمها ، لأنهم قد أضاءوها بنار التزامهم واختراعهم . ان ما نحتاج اليه ، ليس هو حركة ملك ، بل روح ملك تتوج بالغني كل فقر .

إن يأس بعض الحيوات التي لا مخرج لها انما يصدر عن ان الأحداث تضغط اصحابها ضغطاً شديداً وتحيط بهم من كل جانب فارضة عليهم حتميتها المفضوحة ، من غير ان تترك لهم مجالا لادخال حرياتهم في الميدان . انني هنا افكر بالعامل المسمر على قلق أجشائه والذي يتغلب لديه درام العيش الحيواني على المأساتي البشري . وافكر كذلك بفوضي أمة لا يترك اضطراب النظام عندها مكاناً الا لغرائز الدفاع ،

حيث بجد كل فرد نفسه مضطراً الى ان يشد نحوه الغطاء الواقي لأن درام المصالح المتعاكسة قد حل محل مأساتي حوار خلاق وتجميع جديد . وافكر اخبراً بحالة الحرب التي تشد كل الناس لحياتهم البيولوجية ، لأنه ليس ثمة من بجهل ان اليات الغزو ومستودع التكنيكيات الدفاعية ، ان هي انطلقت ساعة ، فلن تترك مجالاالا لأشد اشكال القدر صرامة واكثر ها لاشخصية ، حيث لا تتحطم الذرة على القارات الالأن الحرية قد سبق ان تحطمت في الضمائر . ان درام الحرب يقوم على ان تعلن من غير ان تتيح لأحد ان يستدرك نفسه . وان مأساتي الحرب قائم على انها تظل معلقة في ارادتنا السيئة وفي مأساتي الحرب قائم على انها تظل معلقة في ارادتنا السيئة وفي مرياتنا .

وهكذا إذن ، ليس درام الفقير ودرام الفوضى القومية ودرام الحرب ، ليست هذه الدرامات حميعاً مأساتية الا لاننا الحرية نفسها هي اولى المأساتيات.

### مأساتي الحرية

إن الحرية الى تصنع فينا ، بدوننا ، انها اكثر حظوظنا صميمية . انها تتمتم عبر نمو غرائزنا ذلك النمو الغامض . وهي تشتد بروزا تحت عضلات العقل القوية ، وتشتد خاسة عتمياتها و بمنطقها ، لأن قوة الفعل ليست غالباً الا حق الأقوى ، ولأن الحناللذي ينحني ليس غالباً الا انحناء الحنان . من الممكن ان يحون العقل الحرية كما تحونها الغزيرة ، لأنها مصنوعان ناجزان ، بينها ليست هي مصنوعة وانما هي تصنع . إن العقل والغريزة ينتميان الى ملكنا الطبيعي ، اما الحرية فهي التشافنا ومغامرتنا . انهما غير شخصين ، بينها هي اختراعنا البالغ ابعد حدود الشخصية ولن ندخل عالم الأشخاص الا اذا اجتزنا عتبتها البعيدة عن الريب .

إن الحرية هي القيمة الأشد قابلية للعطب ، والأكثر تعرضاً للانتهاك ، وهي معلقة اكثر من اية قيمة اخرى لأنها تتوقف على تنبهنا . وان الذي لا يحاول فيها المخاطرة يفقدها حميع حظوظها .

ولما كان اندفاع ذاتنا بهددها في ذاتنا ، فهي اكثر القيم مأساتية ، لأنها مفتاح جميع القيم الأخرى . واحسب اننا ادركنا جيداً ان المقصود ليس هو « حرية السلطة » في ان تستطيع ان تعمل كل ما يراد – وهذا لا يؤدي الا الى درام السلطات المتنافسة، درام الابطال اليونانيين و آلهتههم الذين لا يتزعزعون – وانما المقصود « حرية الارادة » ، تحرير الذات من استعار الغرائز والعقل . وانما يبدأ العالم البشري في اعلان نفسه ،

ابتداء من هذا التحرير الاول ، لأن الانسان انما يعلن فيه حضوره . فكيف تراه يستطيع المشاركة في تأريخ العالم ان لم يشارك في الوقت نفسه بتاريخه الخاص ؟ وكيف يستطيع هواء الحرية ان يهب على العالم ان لم يهب اولا في موطن حريتنا الخاص ؟

# 

غير اننا نتساءل ، احيراً ، اليس هذا ماكان يسعى اليه المأساني اليوناني ، من غير ان يعرف ؟ الا يرسم التطور بين اشيل واوربيد هذا الحط الانحنائي نحو داخل الانسان ؟ إن الدرام اليوناني يوميء ، كأنه اصبع مرفوع ، الى الحرية من غير ان يستطيع ادراكها .

بل نذهب الى ابعد من ذلك فنتساءل : لماذا كان على السكر الديونيسي ان يدفع الهذيان الى ابعد حدوده الآ ليفتح آنبوب الغريزة والعقل، ويضلل الامتلاك ويستخرج من الانسان هذا « الأكثر من انسان » الذي يجعله يتحطم حى الغرابة والافراط ؟

وفي حفلات الألم او الحماسة ، الم يكن المقصود قبل كل شيئ دفع الانسان الى التحلل والى فك عقال ذاته ، ليستطيع اخيراً تحرير « الإله المجنون » الذي يسكنه ؟ ولكن الإبطال اليونانيين الذين نفد صبرهم في انتظار تحقق هذا اللقاء مغ « ما هو اكثر من انفسهم » كانوا يطلقون الى الحارج آلهة كانت منافستهم لها ترفعهم حتى الألوهية ، لقد كان استعجالهم يلتمس من عظمة الحادث ، ومن بطولة اسطورية ، ماكان يعدهم به فقط الاستبطان الداخلي للتتويج واكتشاف الحرية . وهنا يكتشف المأساتي أعمق جذوره . فما ادرانا ان كلا منا لا يحبس في نفسه حضور إله لن يعلن عن ذاته الا بواسطة حضور الانسان ، اي انتصار حريته ؟

وَإِذِنَ ، فليس الله هو الذي يهدد الانسان مطلقاً ، بل ان الانسان هو الذي يهدد الله . إن حرية الانسان هي حظ الله او خطره .

حين اعلن نيتشه لعصره موت الله ، فانما كان يدفن الله اليوناني ، الله المصنوع الناجز ، الله ذا وجه القدر . اما اذا كان المقصود إلها معلقاً بحريتنا ، اما كان النبي نيتشه ادرك ان قتله يعني في الوقت نفسه التنازل عن عظمة الانسان ومعنى حضورنا ؟

وينيه حشي 
ترجة (الآداب)