# نمو تجربة فومية

### ببتلم مطاع صَفلكيث

ان وعي القضية العربية من داخل ( 1 ) ، بحيث تكون عملية الوعبي ذاتها عاملا فاعلا في هذه القضية ، بقدر ما يكون منفعلا بتغيراتها مسن نمو وفشل ، من تبلور وتبعنر ، هذا الوعي عندما يلنصق بوجود الفرد ، من حيث هو فرد مناضل ، وكبؤرة مشخصة لفاعلية الامة في جيلهسا الطليعي ، نسميه تجربة قومية ، ويصح عندئلا ان تدرس هذه التجربة كما يدرس أي سياق حياتي تتفجر خلاله خصائص فردية ، تطل عسلى عمق قومي وجودي يشمل بذرة التطور في الامة ،

فالتجربة القومية هي معاناة تاريخية حية لا يمكن ان تتشخص الا من خلال الفرد و الفرد الذي هو ذروة بارزة على عمق الوجود القومي ويصح ان نقول ان النطور الحي لوجود الامة هو للامة ككل وهسو بالاخص للموجة المتحركة منها المجيل الموار وهو كذلك الخصوصية اكثر الملذري النموذجية من هذا الجيل الافراده الذين ابما لهم مين اصالة قومية وحساسية تاريخية بمفاصل التغير وتمثيل هذا التغيير الدور طليعي وبما لهم من قدرة على اختصار المخطط النفسي للازمسة القومية انما ينقلبون بذلك الى مطلق الي يخرجون عن كونهم أفرادا نسبيين وبالتالي يمكن ان يعتمد على وعيهم كينبوع للتقييم القومي ولا يكفي الفرد من خلال نموذجه النضالي المن خلال جيله المطور ان يكتشيف عمق النجربة القومية النومية تفترض كون الفرد وكمعان خارجي و ان المهاناة في التجربة القومية تفترض كون الفرد ذاته مصدر اغناء لها الوحقيق لامكانياتها و

ومن الواضع ان اكثر الامم المتحضرة انما كشفت عن قيمتها وجدارتها، بالرجال الذين مثلوا فكرها وروحها وصنعوا لها اطارها التاريخي، وأبرزوا ملامع شخصيتها ، فالعباقرة من فنانين وعلماء وقواد ، هسم البؤرة النيرة لروح الامة ، ولكن بالنسبة لامة تمر في مرحلة بعث لوجودها ولقيمها ، لا يكمفي بالفنان والعالم والقائد فحسب كيما يحقق شخصيتها الجديدة ، ان البعث القومي بحاجة الى جيل المناضلين أكثر من حاجته الى جيل العلماء والفنانين ، وهذا الجيل هو الممهد ، هسو المقدم ، هو الباذر بذور الحضارة الجديدة ، التي لا يمكن ان تتضسح الا بمحصول فني علمي صناعي فيما بعد ،

ان وجدان الجيل المناضل هو محل التجربة القومية ، هو خالقها ، وبالنالي هو مؤصلها في وجدان الامة عامة ،

عرفنا اذن ان معنى التجربة القومية هو الماناة الحية لقضية الاسة، وان هذه الماناة ليست صحيحة الا بالقدر الذي ينيرها وعي مسؤول وولنا ان محل هذه التجربة هو الفرد من الجيل المناضل ألفاتح والناز والتورية من المناضل المناضل المناضل المنافلة والناز والتورية والناز والنا

. فلنفحص بينة هذه التجربة عن قرب :

قد يظن الأول وهلة أن التجربة القومية توجد دفعة وأحدة • وأن

(١) فصل من كتاب « فلسفة البعث العربي » الذي يصدر قريبا

وجودها هذا انعكاس حياتي لمبدأ ذهني ، يأخذ به الفكر بعد قناعة وجدل عقلي خالص ، حتى أن المبدأ ذاته لا يتأتى الا بعد تأمل طويل ، والواقع ان معنى كلمة تجربة في الاساس يفهم منه هذا التحصيل المستمر لشمار المعاناة الحية ، لجزئيات العمل وردود الفعل ، سواء منها العقليسة او الشعورية ، عذه الجزئيات التي تؤدي اخيرا الى ردود موقفية واضحة.

فاذا كانت التجربة تحصيلا وترسيبا لمكتسبات التفاعل بين الانسان وملكاته من جهة ، كالخيال والخصب العاطفي والتركيز الفعلي ، وبين العالم الخارجي من جهة اخرى ، بما فيه من افراد آخرين وقيم جمعية وحوادث شاملة تؤثر على قابلية هذا الفرد المعاني في التنبه والتكون بحسب التنبه ومادته في وجوده الخام ، فان دور الفكر هنا لا يكون في الانارة المنفصلة عن الموضوع المستنير ، ان من صفات التجربة ألقومينة أن نضج عناصرها الواقعية هو الذي يجعل هذه العناصر ذاتها تشسيع بما فيها من معنى ، بحركة استنباطية تكشف حقيقتها ، ولكن نضج هذه العناصر يحتاج بدوره الى مقياس سابق عليه ، فما هو هذا المقياس الذي يمكننا من معرفة فوة هذه التجربة ، فوتها على الوجود المشروع ، قوتها على الوجود المشروع ، قوتها كحقيقسة ؟

ان هذا المقياس في الواقع هو الذي يؤلف المشكلة الحقيقية فسي فهمنا للتجربة القومية . وهو ما لا يمكننا الآن أن نتصدى له مباشرة . ولكن لنبين منذ الآن أن هذا المقياس ليس شيئا متعاليا عن التجربة ذاتها . وليس هو ابدا من مستوى المنطق العقلي الصرف .

انه وان كان صائر حتما الى ان يتشكل ضمن صيغة المبدأ ، او ما نسميه المقيدة ، فأن المبدأ ذاته هو مخلوق تجريبي ، هو المحصلة المقليسة المتوازنة موقتا ، في سبيل تجاوز نحو محصلة لها توازن آخر ، وذلك كله لان التجربة القومية هي عمل الحرية في معطيات الواقع ، وهي كذلك من طرف آخر ، الواقع وقد استجاب لحرية حقة فاعلة ، وفعل الحرية في معطيات الواقع لا يفهم الا اذا تصورناه على طريقة تأنسير الإنسان الصانع في المادة القابلة ، وتأثير الحرية في الواقع هو عملية تأنيس له بواسطة تكوينه مرة نانية حسب قيمة معقولة ،

فالتجربة القومية اذن تتوحد \_ ان صحت الكلمة \_ وكل فهم لها ، او تقييم لخطوطها ينبغي ان ينبجس عن معطياتها لذاتها ، وكذلك فان وعيها لن يكون الا أقرب الى الحدس الفني بانتاج مبدع ، اذ ان التجربة في حد ذاتها ميزة نادرة ، كالانبجاس الفني سواء بسواء ، وصحيح ان التجربة قد تشمل القسم الاعظم من الامة ، الا ان الامة مسن حولها هي كيان كلما ابتعد عن صميمها ، كلما تشيأ ، وأصبح تخثرا علميا وبالعكس كلما اقترب من هذا الصميم ، كلما شف وتركز كله اخيرا في نقطة ضوئية واحدة ، هي حياة الامة عبر خالقيها من الجيل الفاتح ،

ولكن النجربة القومية بقدر ما يسه قطبها وجدان الفرد المناضل ، فانها

1.71

هي ذاتها تنبىء عن خلق الامة ، لا باعتبار الامة مجموعة افراد ، وانمسا باعتبارها هذا المجال الوجودي لنمو شخصية الرسالة ، ان الامسة كنكوين وجودي ، ورسالة انسانية ، هي التي تعايش تجربة قوميتها ، من حيث هي مبدأ سالح لان يحتذى من قبل أجيال ، ولان يبني في تاريخ العالم حرية مسخصة مبدعة ، كنلك التي تحققها امة مشسروعة عند أبنائها ، مشروعة عند أبناء الانسانية .

ولقد كان العرب القدامى ، عرب الجاهلية ـ عصر البداءة ـ دونمسا اطار اجتماعي واحد ، يقيمون سلة ألوصل بينهم على اسالة الدم . والدم العربي في حدسهم آنذاك ليس هو الدم المادي الاحمر السذي يجري في عروق الآباء الى الابناء والاحفاد ، كان الدم تعبيرا مشخصا عن مدى مشاركة الفرد لتجربة المثالية المستمرة التي كان الروح العربي يهيمن بها على نفوس الاجيال الصاعدة لان يكونوا عربا ، أي لان يكون الفرد منهم نموذج حريته ، هذه الحرية التي يقدم الواقع العربي دائما عنها امثالا حية في التماعر والخطيب والكريم والذائد عن حياضه والحكيم . ، كانت مثالية مجسدة في الواقع ، وما على الشاب الجديد الا أن يبحث له عن ابداع آخر من خلال تجربة حافلة ترددها القبيلة فـي عشياتها حول النيران الكريمة ،

كان مقياس الاصالة ، مقياس تمنىل الفرد للتجربة القومية عنسد جاهليتنا ، واضحا مشخصا في الابعاد اليومية لحيانه ، بل كانتالتربية نوعا من التلقي الطبيعي لنزوع الذات ولتجسيم الجماعة لهذا النزوع نسمن نموذج من الوجود ، وما كان وجدان العربي ليحس حقا بالتعارض بين نزوعه وبين تجسيم الجماعة لهذا النزوع ، وما كان العالم الخارجي يشكل عقبة اليأس ، والردة الى فردية متجانسة كيفا مع الكل ، الا مسن التعداد الكمي ، كما هو في مجتمع آسن ، فالقياس ، مقياس أن يكون الفرد اصيلا ، جاهز في معطيات الحياة اليومية ، وفي وجدان الجماعة كما في وجدان الشاب الصاعد ، ومن هنا لا يصح ان نقول أن هنساك أزمة او تعارضا او انقساما في صميم الفرد ، ثمة تناقض بين نزوعسه وبين تلقي الواقع لهذا النزوع ، بين مثاليته الفطرية وبين قصور العالم الخارجي عن فهم هذه المثالية وتربيتها ، والارتفاع الى مسنوى امكانيسة الحرية الخبيئة خلال ألسنة اللهب ، القلق العارم الذي يجتاح اليوم وجدان أجيالنا الصاعدة .

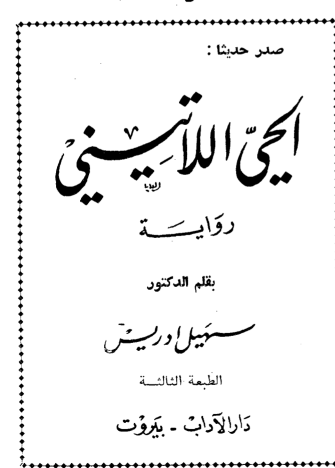
فالتجربة تفترض هذا التلمس الشيق المكافح لمقياس مفقود موجود مما ؛ عبر غابة من الارتدادات والفتوحات ، من الهم واليأس والامسل الشيطاني ، من الشك والصمود امام الشك ، من الهدم والارتفساع فسوق السركمام .

ولكن تجربة الجاهليين لم تكن من هذا التأزم ، من هذا الاحتمال الواجف لانتصار او لانكسار ، لفرح او فشل ، لنمو او بور مفاجيء ، وان كان مع ذلك ثمة بذرة للقلق فيها نوع من التوثب الذي يحرقنفسه في سبيل متابعة الطريق ، المفتوح المعروف ، للوصول الى أقصى ذروة . ثمة قلق لنحقيق طبيعة واقعية في أبعد امتداداتها ، وهذا هو سسبب الهوس المحموم بالتفاضل والتفاخر والتكارم الذي لا ينتهي ، كان انسان الخيام يتحول الى مطلق صغير : ومن هنا كان لا بد من تطور حاسم في نمو هذا التضخم الانساني عبر حدود ضيقة من انفساخ العالم ، الاقتصادي والانساني منه ، كان صراع الإبطال يكاد يتحول الى جحيم أرضي تأكل ناره نوره ، ان تضخم الحرية عند عرب البطولة المنيدة الواحدية اي التي ترفض المنابهة والمائلة ـ يجب ان يقود فسي

النهاية الى عقيدة من القيم والتفاؤل بين النزوع الفطري والمجسسيم الواقعي الخارجي ، كانت السماء هي الطرف المققود من التجربة العربية والسماء هنا هي رمز العقيدة الثابتة في نظم وقواعد ، وما كان للعربي ان يحد من طفوح كرامته ، ان يطامن من تعاظم شعوره بالقدرة على الوجود الى اسمى وجود واقواه ، الا تجسيد هذه الحرية في مطلق اعلى ، ولهذا جاء الاسلام ، في اصالته العربية لل التهجين الشعوبي لنموذج الغلسفة العربي في الانسان من حيث هو ينبوع قيم ، وتاليها للنموذج الاخلاقي العربي ، مما يجعله نموذجا انسانيا عاما ، كان العرب في الفتح الاسلامي ، جيلا جديدا من الانسانية ، على الانسسانية ان تحتذي به سلوكا وروحا ، كانت فلسفة الفتح عند العرب ان يلعب دور القائد بالنسبة لانسانية . . هي دون عظمة العقيدة .

ولا نريد الآن ان نتابع هذه التجربة الى أقصى تطوراتها عبر التحولات التاريخية التي عانها الاسلام ومن خلفه العرب ، فذلك يحتاج الى مقال آخر ، ونكنفي بالقول ان التجربة القومية ، من حيث هي هذا السياق الحياتي المطبوع بالتمزق والتأزم ، وهو في سبيل تلمس ما هو حسق ومشروع ، ما هو مقياس للوجود على مسنوى المئل والواقع معا ، قلد بدأت ببدء الصراع الخفي داخل الاسللم ، وهو صراع واحد اتخذ اشكالا منضدة بحسب قربها أو بعدها عن مطلق الازمة الوجودية التي يمكن ان تثار لدى كل شعب يحاول حرية جديدة في العالم ، فهسو صراع سياسي بين عربي وضعوبي ، وصراع فكري بين عقيدة انتسقت صراع سياسي بين عربي وضعوبي ، وصراع فكري بين عقيدة انتسقت الى عقائد ، وصراع بين ارادة الخلق ومادة مطاوعة وقاسية معا، وصراع

#### \_ التتمة على الصفحة م7 \_



# نمو تَجربة فومية

### بقلم مطاع صفلي

#### \*\*\*\*\*\*\*

#### \_ تتمة المنشور على الصفحة ١٦ \_

اخيرا من اجل المقياس ، من اجل هذا السؤال : ما معنى ما نعمل ، مسا تسمة الانسان ، وكيف تكون الاصالة !

ولقد انتهت تلك التجربة بنضوب امكانية مثل هذا التساؤل المنشيء، وذلك بعد أن تراكم الزيف فوق الروح القومية المتحركة ، وبهمسود السوال ، همدت التجربة ،، وذاب ألوجدان القومي في سديم جديد . . قرون متجانسة ، وعماء واحد لا يريم ،

ويمكن ان نلاحظ كيف ان التجربة القومية ، ككل معاناة انسانيسة حُقيقية ، انما هي تجربة زمانية خالصة . والزمان بالنسبة لها ليس مجرد اطار للوجود العيني ، ولكنه هو دفعة التيار وهو التيار ذاته ، ولذلك كما ان التجربة القومية الاولى عاشت ضمن زمان معين ، لسه ظروفه وآناته ومفاهيمه ومفاصلة ، وانتهت امكانياتها الى سديم عصور الانحطاط ، كذلك قان التجربة الجديدة ولدت مع العصر الحديث ، وهي ما زالت معاصرة لها تجعلها تولد بقوى اخرى ، وتأخذ ملامسح العادئ الطارىء ، حتى تهضمه وتجعله جزءا من كيانها ،

واذا حللنا بنية التجربة الماصيرة ، بدا لنا ، قبل كل شيء ، ان صورتها الخارجية ، وهي مجموعة الاشارات الواضحة المباشرة ، انما تنقلف تلقاء الملاحظة المادية من خلال الاحداث ، المصطلح تسميتها ، بالاحداث السياسية الكبرى .

وتأتي وراء هذه الاحداث ، في درجة أقل من الوضوح والتشخص ، الانقلابات الاجتماعية الداخلية . غير أنه لا يم الانقطام للاحداث السياسية ، ولا للانقلابات الاجتماعية ، أن يفهم معناها ، وأن تقيسم أسبابها ونتائجها ، الا أذا وضعت في مكانها من التجربة القومية ، وأخلت موضعها الجزئي من شمول هذه التجربة . وفيما عدا ذلك فأن مئسل هذه الاحداث ، مهما كان وضوحها ومباشرتها وتأججها في الحياة العربية ، ليس فقط لا يمكن فهمها وتقدير دورها بحسب قانون الانبعاث ألعربي ، ولكن يتعدى خطر عدم أدراجها من الشمول في التجربة القومية ، الى بمثرة التكون القومي ، وألى أضاعة الوعي المترتب عليه ، وهو هذا الوعي الذي رأينا كم هو خالق كذلك لجوهر التجربة القومية ، وليس مجرد علمل أنارة خارجية لها .

ان حادثة سياسية كبرى ، كحرب السويس ، وحادثة اجتماعيه كالسيفود ، وحادثة فكرية او فنية كصدور كتاب او آذاعة لحسن ، كديوان شعر للفيتوري مثلا ، وكالظاهرة الرحبانية في الموسيقى ، كالمعرض الدولي بدمشق ، كالمعاهدة الاقتصادية مع السوفييت آلخ...

كل هذا اذا لم ينتظمه ومي شامل تؤهله اصالة معاناة للتجربة القومية الجلرية ، سواء من قبل الجيل الغاتج ، او من قبل القادة السياسيين ، او من قبل الصف الفكري والفني من الامة ، فانما يؤدي الى انفصال الحادث عن وريده ، الى قطع التجربة عن وجدانها ، آلى تهجين الحادث وعزله في الفراغ ، وبالتالي يؤدي الى ضياع وبعثرة الإيجابية المكتسبة من هذه الحوادث في الجاد المقياس بشكل أوضح وأخصب بالنسبة لابراز جوهر ألقضية القومية ورفعها ألى مستوى المقيدة الخالقسسة لنظام النضال ولرسالة الامة العصرية .

~~~~~~~~

ولكي نستطيع حقا ان نضع هذه الحوادث في فراغاتها الطبيعية مسن التجربة القومية ، ونفسح لها كامل الاعطاء والاخصاب ، للمساهمة في انشاء البنية الروحية للمرحلة التاريخية الراهنة ، ينبغي ان نعود الى استبطان ينبوع التجربة ، الى التعمدة في شروطها الوجودية ، وخاصة لدى الفرد الاشكالي من الجيل الغاتع .

تتفتح التجربة القومية تحت ضربات التحدي التي تتلقاها من الخارج. وفي البدء تكون هذه الشربات مصوبة للقضاء على مجرد الوجسود المضوي الفيزيائي الذي لا تملك التجربة سواه بعد ولقد استطاع المرب ان يحتفظوا بمجرد وجودهم العضوي تلقاء التتار والترك ولما كان تحدي هؤلاء الفاتحين لا ينصب الا على مثل هذا المستوى من الوجود الاولي ، اذ لا يملك هو ذاته ألا مثل هذا الوجود العضوي ولكن بنسبة اكثر من القوة الوحشية البكر التي افتقدها شعب هرم بالحضيارة السلبية حضارة من اجل الوهم الميتافيزيقي ، من اجل لاهوت ضيد ناسوت و فان نوع المقاومة بقيت لدى العرب من نوع المداهمة . حتى استفرق المداهم والمدافع في سكون واحد يقوم على اجترار العزاء بالعالم المخترة ومباشرة غرائز البقاء بشكلها البدائي ، ولكنه التعب الخالف .

وعندما تغير المتحدي وتبعه تغير بنوعية التحدي ومستواها ، عسن طريق الاستعمار الغربي ، اخذ التغتج الحقيقي لايكانية التجربة القومية في الوجود ، تعمق أصوله تدريجيا ، ولقد حمل الغربي الى العربي ، قسرا عنه ، مع أداة الاهلاك والاستنفاذ آلمادي ، بذرة الشعور باللمات وبالآخر ، هذا الغربي المسلح بحضارة ، كان يمكن أن تؤدي اليها بدور الثقافة العربية الاسلامية ، ولكن على شكل آخر ، لو لم تملك هسده الثقافة اداة نفيها وتتلها في طياتها ذاتها .

ومن احتكاك الاجيال العربية بالمستعمر الغربي ، بنتف من ثقافته ، وملامح من سلوكه النظامي المتمدين ، راحت تتجمع تلويجيا عوامسل جديدة من التحدي تلقاء الوعي العربي السادر .

70

وانتهت التجربة الى جيلنا وهي في أعنف تأزمها ، وفي أقسى أعلانها عن أمكانياتها الايجابية والسلبية معا .

ان الجيل يماني هذه التجربة من خلال توتر متعارض ، يشتد كلما تكالب الالحاح عليه من تتابع الاحداث الخارجية وتطورها في القوة واهمية الاتر ، غير ان كل محاولة لانارة عناصر هذه التجربة ، للتعرف عسلى اشعاماتها ورصيدها من الاصالة والتأثير ، لا يمكن ان تبلغ غايتها ألا اذا كان حامل التجربة رجل نضال في سياقها الواقعي ، ومن أجل أهدافها المتكشفة بالتدريج ، والنضال لا يعني في النهاية سوى الانغمسام الى الجيل الفاتح ، بعمله وهمه وبطولته ، لا يعني سوى الاخسلاص لفرورات واقع المرحلة التاريخية للامة .

وان فهم هذه الضرورات ، والتحسس باخلاقيتها ، هو كذلك مسن حصيلة التجربة القومية نفسها والتحامها بالفرد . حتى ان التجربسة القومية ، رغم انها تجربة عامة في مستوى الوجدان الشعبي ، الا انهسا ابدا تجربة شخصية ، بعمنى انها لا يمكن ان تتضع معالها الا من خلال معالم شخص معين ، ولذلك كانت التجربة القومية تضمن نمو فرديسة سوية سليمة تلتقي بفيرها من الفرديات في واقع الانماء العام لمعطيات هذه التجربة وتاثيرها على وجود الامة المتفتع .

قلتا ان ما يكفل وجود التجربة هو الشعور بالتوتر والتأزم ، وضرورة التجاوز المستمر نحو توازن آخر لا يلبث هو ذاته ان يبهت ويفقر تلقاء ارادة المثل الاعلى الذي يقود فعالية هذه التجربة الداخلية نحو تجاوز ذاتها ، ولكن الفرد الماني ، الساعي الى تحقيق بطله إلمامول ، هو قسى

صدر حديثا: عن منشودات مجلة شعر ألر هاد خليل جاوي خليل جاوي قصيدة في ثلاثة عشر نشيدا الثمن ليرتان تباع في جيع الكتبات

كفاح آخر متواصل في سبيل بعض لحظات نيرة يحس فيها بنقاء تجربته ، كان المناضل رجل الهام دائم قاس لذاته ولفيره من زملائه ، وكان عمليسة التوازن الوجداني في اعماق التجربة غاية متمارضة في حد ذاتها ، ان هذا التوازن يعني اعطاء قيمة ، والقيمة دائما من مستوى اطلاقي ، وهنا لا بد للفرد من ان يكون مطلق تجربته او لا يكون شيئا ابدا ، وفسسي الواقع فان الفرد المناضل هو هذا التمزق المستمر بين مطلقه ونسبيته . بين ادادة المثل الاهلى التي لا تكف عن اتهام صاحبها بالتقصير والمفالطة والخطأ حتى الجريمة ، هذه الارادة التي تستمد قوتها من افق المطلق الذي تنتشر عليه اشمة التجربة في نفس صاحبها ، بين هذه الارادة وبين تفاصيل الحياة الفردية الجزئية ، وما يكتنفها من تلوجات المشام النفسية الخاصة ، واحاسيس الضجر والسام تارة والكسل والتللذ بالبطالة تارة ثانية ، والاندفاع الهووس والهياج آلفاجيء تارة اخرى ،

وفي الواقع ان ارادة المثل الاعلى هــله ، ما هي الا ارادة التكوين . وكانت في اصلها عبارة عن نزوع مضطرب قلق غامض يقور كالزبد قــوق همود شبه ازلي . وهو همود اسميه بالسديم السابق على التكوين . انه عدم الوجود في الفرد . انه عادة خام لم تتشكل بعد . وهي ارث الاثول المتجانس الضائع في رتابة الانحطاط . ولقد لعبت مدأهمـــة النماذج الغربية للسدور العربي دور الاندار والدعوة معا . اندار بالقضاء حتى على القاعدة الفيزيائية من وجودنا . ودعوة للبعث ، للاتفساع الى مستوى انساني منظم ضمن مجتمع عصري منسجم . واما البعث ، فسلا يقوم على تكوار الماضي ومخلوقاته . ولكنه نداء لانشاء حاضر عصري حي واقعي ، ولخلق تكوين انساني جديد . قالبعث كأنه خلق من عدم . . . ولقد شكل فيما بعد هذه الغورة القلقة فوق سديم الازل . عندما اصاب به شيء من الوعي لفروراته وقدراته تحول الينزوع ، والنزوع تجسم باليوم في ارادة التكوين ، التكوين مرة اخرى .

وهكذا نستطيع أن نقول أن القياس الذي تعتمد عليه تجربتنا القومية ليس هو مجرد قاعدة أخلاقية أو مبدأ فلسفي ، أو أصلاح أجتماعي ، أنه مقياس درجة الوجود الذي علينا أن نحقته بالنسبة إلى درجسة العدم التي وصلنا اليها ، أنه مقياس أن نوجد أو ألا نوجد ، وكما نرى فأنه لشدة شموله نخشي عليه من التجريد والفقر بالمضمون الحي ومن الالتباس ، فإذا قلنا أننا يجب أن نوجد ، فكيف نوجد وما هو نسوع الوجود الذي نصبو اليه ،

بهد أن هذا القياس ليس فكرة متعالية كما رأينا ، وليس مبسدا صوريا ، أنه مقياس يعبر عن أزمة التجربة ، عن شسدة أسالتها ، ومشروعية هذا القياس أنما تتأتى عن كونه مثار تساؤل حي جلدي ، والتساؤل لا يصح ، ولا يمكن أن يأخذ ثقله الوجودي ، ألا أذا تخسلل سياق التجربة ذاتها بين مفصل وآخر من مفاصل نموها وتعمقها ، أنسال كيف نوجد ، ما هو الطريق ، ما هي الفاية ، نسأل ونحن نسرنح تحت عبد نووعنا لان نكون كلنا نية لان نوجد ، نحمل ثقل أمكانياتنا دون أن نقدر لها قيمة بالنسبة لقوة أرادة المثل الاعلى ، التي هي أملنا ، وعدابنسا معسا ، .

ومن جهة اخرى ، فان لهذا المقياس القلق الغامض مضمونا آخر ، انه وان لم ينفصل بعد عن مغالية التجربة القومية كما ينفصل المبدأ الاخلاقي عن الفعل الجزلي ليقيمه ، وذلك لانه مقياس وجودي وليس اخلاقيسا فحسب ، فانه وهو في صميم تجربة الغرد يشكل اعظم انفتاح ، بل ان

مشروعية التجربة القومية عند الفرد او الجيل تتخد جدراتها الاولسى بقدر انفتاحها ، دون ان تفترق عن مركز هذا الانفتاح ، عن ازمة الصميم لدى الفرد أو الجيسل .

فالتجربة القومية هي انفتاح اذن ، وها نحن تلقاء تعريف خصب تؤهلنا له التحليلات السابقة ،

ويحق بالتالي ان نسأل: انفتاح على اي شسيء !

ان التجربة القومية انفتاح مثلث: ١ ــ نحو معطيات الماضي ٢٠ ـ انفتاح نحو معطيات العالم المعاصر ٣٠ ــ انفتاح يساير امتداد ارادة الحرية والمثل الاعلى في القلق العربي من اجل وجود عربي مشروع.

وقبل ان نخوض في تحديد الخطوط الرئيسية لهذه القطاعات ، يجدر بنا ان نتساءل قليلا عن معنى الانفتاح ، ونجيب بالقدر الذي يسمح لنا فيه نمو البحث الآن: نقول ان فلانا من الناس منفتح نحو صديقه ، او منفتح نحو فكرة أو كتاب مثلا ، فهذا الانفتاح يتضمن في الظاهسر حركتين ، بينما هما في واقع الامر حركة واحدة ، الاولى هي حركة خروجمن اللاتموقت، والثانية هي حركة قلق منفعلة من موضوع الانفتاح ( فالانفتاح نحو ) يمني في الحقيقة استعداد الذات للتفاعل على أوسع نطاق ، وهي في الواقع حركة تلق اكثر منها حركة اعطاء ، ولكن همذا التلثي ليس منفعلا بل هو فاعل ، اذ من حيث انك آخذ انت معط ، وفي بنية ( الانفتاح نحو ) منحاصة يكون الاعطاء للذات ، في سسبيل توسيع القدرة على الشمول والنمو ضمن انفساح هذا الشمول .

ان بنية ( الانفتاح نحو ) تقوم اخيرا على تأكيد الوحدة العضوية بين الله والعسالم .

ولنعمد الآن الى تحديد الخطوط الرئيسية في قطاعات تجربسية الانفتساح همملة .

١ - الانفتاح نحو معطيات الماضي : قلنا أن تجربة الماضي من حيث انها معاناة حاضرة قد انقطعت عن الوجود ، منذ أن تلاشب أرادة الحرية البناءة ، وانقرضت مفاهيم الاصالة ، وضاع ألفرد والجيل المتحرك في مراوحة الحضارة المحتضرة ، غير ان محصول هذه التجربة الانساني بقي كامنا دائما ، مستعدا للظهور تلقاء دعوة اصالة جديدة تنبثق عن تجربة قومية اخرى . وهذا المحصول في كونه ارتفع الى مرتبة الابدية ، رغم ان التجربة القومية التي أوجدته قد انقضى حاضرها . اذ تبين لنا ان كل تجربة من هذا المستوى انما هي حاضر زماني ، وبموت التجربسة يتلاشى زمانها ، او ما نستطيع ان ندعوه معاصرتها . والذي يتبقى منها القيم الوجودية التي حققتها الحرية ، وهي تراث انساني لجميع التجارب البشرية البناءة . وهي بالاحرى كذلك تراث لحرية سليلة من اصولها . وكيما نستطيع ان نتبين حصيلة القيم الوجودية لحرية التجربــة الماضية ينبغى لنا شرطان ، اولهما نفسى ذاتى ، والثاني علمي موضوعي. اما الشرط الاول فهو ما تحتمه علينا اخلاقية الانفتاح ، تجاه مجال عظيم من تاريخ الانسانية حفل بمختلف الابداعات ، ألتى علينا ان نستجيب لروحية الخلق التي تطل من خلالها ، ونحترم الاهداف الانتاجية الخيرة التي نزعت اليها ، وحفل كذلك بمختلف الارتدادات والسقطات الانسانية التي علينا ان نضعها في مكانها الطبيعي من تجربة عميقة شاملة ونتفهم وظيفتها منها ، والشرط الثاني ينبثق عن ضرورة اعادة النظر فسي التاريخ العربي ، واستشفاف فلسفة احداثه وتطوراته ومآزقه وانتاجاته المختلفة ، بحسب روحية التجربة الماضية . هذه الروحية التي كان لها قانونها أل فكانت مظاهر ألحضارة كلها خاضعة لهذا القانون ، أن الكشف

عن معنى العربي عبر تاريخه مهمة من اعمق واخطر ما يتحتم على مغكر مسؤول ان يأخذه على عاتقه ، دنعا لكل التخرصات والتفاسير ذات النية السيئة او السطحية والمدسوسة منها ، وهي التي جعلت التاريسسخ العربي يبدو مبعثر الحوادث ، متناقض الماني ، تافه الدلالة ،

ولعل المنطق الوجودي الذي يكشف لنا عن حقيقة تاريخنا انمسا نستمده من مقياس يقوم على تفسير التاريخ العربي من حيث طفيسان التهجين او التأصل على احداثه وعلى معانيه الإنسانية .

ونحن نكتفي الآن بالتأكيد مقدما ان ألاقبال على فهم تاريخنا بعسر ف النظر عن كل الاحكام السابقة والمفاهيم الكدسة ، الباطلة والمزيفة اكثرها لتحيزها او لسطحيتها او لعاميتها ، سيكشف لنا نعوذجا من التجربسة القومية العربية يمكن ان يمدنا بكثير من الثقة بأصالة شعبنا ، مما يبلر في نفوسنا املا واقعيا بقدرتنا على معاودة التجربة ، شرط ان نعي ظروفها الخاصة مع اعتبار اخطاء الماضي .

٢ \_ وشرط تجربتنا القومية الجديدة قدرتها كذلك على الانفتساح نحو معطيات المالم المصري ، فالمرب يعيشون اليوم في عصر معيين ، تداهمهم فيه شتى المؤثرات من علمية وسياسية وفنية ، فلا يمكن لاية



77

تجربة اسيسلة ، يراد منها خلق امة متكاملة لها مكانها من انسيسانية عصرية معينة ، أن تغفل من حسابها الظروف العالمية وشتى المضامسين الحضارية التي تنطوي عليها ، اننا مدعوون لان نفهم انسان الغرب ، اكثر البشرية تمثيلا لنموذج الحياة الحاضرة . وان نتابع تطوره الروحي مند اصوله ، من خلال ما أبدع من فن وعلم وحضارة ، لنحــدد الدور التاريخي الذي يلعبه اليوم بالنسبة لحضارته وبالنسبة لمطلق ألانسانية، ومنها الامة العربية ، وهذا تتطلب منا كذلك وعيا صبورا وحدسا ثقافيا هميقا متفاعلا مع جوهر الحضارة الغربية . ولا يمكننا ان نقف عند حد فهم هذه الحضارة كما هي لذاتها ، بيد أننا مضطرون الى الحكم عسلى حصيلتها الانسانية وعلاقتها الحاضرة مع امكانية البعث العربي . تلسك العلاقة المفروضة علينا فرضا من خلال الاستعمار والنضال من أجل ازألته ٠٠ مع الانتباه الى اننا لن نغهم الغرب لغاية القضاء عليه أو للدفاع عن انبعاثنا باسلحة عدونا نفسها ، اننا نفهمه ونستبطن اعماق تجربته لهدفين اخرين ، اولهما هو اننا بحاجة الى نموذج حضاري جاهز تلقاء وعينا ، وثانيهما هو أننا بحاجة كذلك إلى الكشف عن بدور تجربتنا الجديدة تلقياء تحدي العالم الفربي لنا .

ان البحث في هذا الشرط سيكتسف لنا عن البني الداخلية لتجربتنا القومية بما فيها من مشكلات في الوجود والقيمة الاخلاقية والعمسل الاجتماعي ، هذه المشكلات التي تتوتر كلها ضمن شعور حاسم بالتعارض باتهام اللمات والنزوع نحو أمثل وجود ، أعلى قيمة ، شعور بعقسدة اللل وثقل البطولة معا ، شعور بالجريمة والثار معا ، يرافق كل هسلا للمس شاق مضن للمقياس ، مقياس الحقيقة في مدى كل تقسدم وكل شعور ن الاصالة والواقعيسة .

#### \*\*

ان التجربة القومية هي انسانية خصبة في مدى قوتها على الانقتاع وهي واحدة في كل موضوعات استلهامها وتغليتها وهي بقدر مسا تستطيع الشمول فائما تبني شخصيتها وتبرهن على خصوصيتها وكما انه لا بد لنتج البدرة من تربة ، كذلك فالتجربة القومية تربتها الانسانية، ومدى حساسيتها بضرورة لحياتها ومعرفتها للمواد البنائية التي تحتاجها من اعماقها وقاما نبات هذه البدرة فهو من البدرة وحدها ، وان كان للموسسم كله في رجيسع كل .

مطاع صفيدي

ىمشىـــق

يظهر في مطلع شهر تشرين الثاني (نوفمبر)١٩٥٧

## عن دار الثقافة بيروت

المجلد العاشر من كتاب

# الإغاني

## لأبي الفرج الاصفهاني

#### تراجم هذا الجيلد

دريد بن الصمة ابراهيم بن العباس مروان بن ابي حفصة ابراهيم بن المهدي ابو النجم العجلي علية بنت المهدي ابو عيسى بن الرشيد

عبدالله بن موسى الهادي عبدالله بن محمد الامين علي بن الجهم ابو دلامة عبدالله بن المعتز زهير بن ابي سلمى

المرار بن سعيد الفقعسى

اطلب المجلدات السابقة لانها اصبحت محدودة جدا

المجلد الاول الطبعة الثانية نمن المجلد ، ٦٠ غرش لبناني او ما يعادلها المنافي لفاية الثاني لفاية الثاني المجلد ، ٥٥ غرضا لبنانيا او ما يعادلها المجلد التاسع ثمن المجلد، ٦٠ غرش لبناني او ما يعادلها

اطلب جميع كتبك العربية من دار الثقافة

ومكتبتها بيروت ساحة رياض الصلح ص٠ب٠ ٤٣ه تلفون ٣٠٥٦١