## النشاط التهائي في الوطن العربي «الآداب»

## البريان

## مؤتمر كتاب اسيا وافريقيا

لا تزال اللجنة التحضيرية للمؤتمر الثالث لكتاب اسيا وافريقيا تقوم بالاستعدادات الكاملة لعقد هذا المؤتمر في بيروت ما بين ٢٥ و ٣٠ من هذا الشهر ( اذار ) .

وقد عقد الاستاذ كمال جنبلاط رئيس اللجنة اللبنانية لمنظمىة الشعوبالاسيوية الافريقية ، بحضور الاستاذ يوسف السباعي السكرتير العام للمكتب الدائم لكتاب اسيا وافريقيا مؤتمرا صحفيا يوم الشلاثاء ٢١ شباط الماضي تلا فيه بيانا ضافيا عن المؤتمر ننشره فيما يلي : اخداني

يسرني أن أرحب بكم ، وأشكركم على تلبيتكم الدعوة لحضور هـذا المؤتمر الصحفي الذي تعقده اللجنة اللبنانية للاتصال بكتاب اسيـــا وافريقيا بحضور الصديق الكريم الاستاذ يوسف السباعي سكرتير عـام الكتب الدائم للكتاب الافريقيين الاسيويين .

ولا عجب أن تولي الصحافة أمور الأدب كل اهتمامها ، فقد كانت دائما مالكة الكلمة الحرة تطلقها مداميك بناء في هياكل التحرر والتقدم وتدفع بها نارا محيية ونورا هاديا في درب العدالة والحضارة .

ان الصلة بين الادب والفكر والصحافة وثيقة لا تنفصم عراها ، لانها جميعا من معدن واحد ، والى غاية واحدة ، حين تخاطب الانسان بالحرف لتدعوه الى تحسس قضاياه وتمثل شؤونه طلبا للمزيد مسن الامن والطمانينة والرخاء ، او انتفاضا على فساد وثورة عسلى ظلم وتمردا على زيف .

من هنا يحق لنا ، بل يجب علينا ، نحن رجال الثقافة والصحافة ، أن نتماون لنبلغ الكلمة البناءة الى الشعب الذي يلتمس أفراده فــي الفكر والادب ما يعينهم على تصريف أمورهم على النحو الذي يريدون . اخوانى اخوانى

اننا ننقل اليكم بسرور ان المؤتمر الثالث للكتاب الافريقييـــــن والاسبويين سينعقد في بيروت من ٢٥ الى ٣٠ اذار القادم ، وسيشارك فيه ادباء ومفكرون من زهاء سبعين دولة قد يرتفع عددهم الى ثلاثمئة مدعو . وقد دعي الى حضور المؤتمر بعض كبار الادباء من اوروبا واميركا ممن سبق لهم أن أيدوا شعوب اسيا وافريقيا في نضالها من اجـــل التحرر والتطور .

ونظن انكم تقدرون ، ايها الاخوان ، اهمية انعقاد هذا المؤتمر الادبي الكبير في لبنان الذي كان دائما عنوانا للفكر الحر والثقافة المنفتحة . انه مهرجان آدبي سيكون له تأثيره وصداه ، في الداخل والخسارج على حد سواء . ولا يسعنا هنا الا ان نثني على موقف المسؤولين مسن انعقاده على أرضنا ، وتقديم كثير من التسهيلات لانجاحه . ونحن نعتز ولا ريب في أن نشاهد بين ظهرانينا عددا من اكبر ادباء اسيا وافريقيا يتحدثون من على منبر المؤتمر في موضوعات هامة حول ما حققته آداب بلادهم من انتصارات فيما عبرت عنه من قضايا التحرر ومناهفسسة الاستعمار بكافة اشكاله . ونعتقد أن الادباء اللبنانيين سيسعسسون

بمشاركة زملائهم ادباء اسيا وافريقيا في بحث قضايا التحرر الوطنسي كما تعكسها الاداب العربية الماصرة .

اننا على ثقة من ان هذا المؤتمر سيكون عندنا ذا دلالة عظيم الخي حركة الكتاب الافريقيين الاسيؤيين ، من حيث انه سيساعد على مساندة نضالهم في درب الكلمة والحرف ، ودعم الاتصالات فيما بينهم ، وتوطيد الصداقة والتفاهم ، عن طريقهم ، بين الشعوب الافريفي الاسيوية . ولا ريب في انه سيكون للكتاب اللبنانيين والعرب كلمة يقولونها في قضاياهم ولا سيما في قضيتهم الرئيسية المتعلقة بتحريس فلسطين ، هذه القضية التي هي اليوم الشفل الشاغل للعرب عسلى مستوى السياسة والفكر والادب جميعا .

واذا كنا نحن كتاب اسيا وافريقيا جزءا لا ينفصل من تيسسار الحضارة العالمية والثقافة الانسانية الشاملة ، واذا كانت بلادنا قسد ارست في القديم اسس هذه الحضارة ، واثرت هذه الثقافة ، فان من مهمتنا ورسالتنا اليوم ، ان نشارك في اغناء التبار العالمي للفن الخلاق، وان نسبهم في الدفاع عن القيم الحضارية الانسانية كلها ودعم اسسها التي تهددها أخطار الاستعمار والاستفسار والادب الزائف والفكر اللانساني .

ثم ان مؤتمرنا سيناقش من القضايا ما هو مرتبط ارتباطا وثيقا بهموم الادب العربي عامة ، واللبنائي خاصة : نقصد مشكلات الابداع الفني والترجمات المتبادلة للاثار الادبية ، والصلات الوثيقة بين الادب وحركة التحرر الوطني التي تكتسح قارتنا . فضلا عن انه سيبحثقضايا ادارية هامة كتنفيذ قرارات مؤتمري طشقند والقاهرة ، واقر . ميشاق الكتاب الذي تجدون نصه بين ايديكم .

واذن فسيكون المؤتمر الثالث لكتاب اسيا وافريقيا نقاش الفكسر في سبيل التحرر والتقدم والتضامن بين الكتاب الذين يستوحون المثل الإسانية العليا ويتبنون مناهضة أشكال التمييز العنصري والقومسسي والإجتماعي واشكال التغلفل الاستعماري في ميادين الثقافة .

ونحن على ثقة من أن أعمال المؤتمر ، بابحاثه ومناقشاته وتوصياته ستحظى بالاهتمام الكافي من الصحافة اللبنـــانية ، نقلا ومناقشـــة موضوعية بناءة .

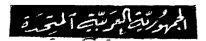
شكرا لكم آيها الاخوان ، ونحن على استمـــداد للاجابة ، مع الاخ الاستاذ السباعي ، على كل ما تودون استيضاحه .

### \*\*\*

وقد طرح الصحفيون بعد ذلك عددا من الاسئلة حول المؤتمر ، منها سؤال حول صفة هذا المؤتمر أجاب عليه الاستاذ السباعي بأنه مؤتمسر ثقافي اصلا وجوهرا ، ولكن الادب الملتزم الذي تتحلق حوله جميع الاداء يطرح جديا وعفويا قضية الاستعمار والصهيونية والحرب في العسالم كامور اساسية لا يجوز للكتاب أن يففلوها بحكم التزامهم نحو مجتمعهم وأرضهم .

وأجاب الدكتور سهيل ادريس على سؤال حول الادباء الذيـــن سيدعون الى حضور المؤتمر ، فقال أن الدعوة ستوجه الى جميع الكتاب والادباء في لبنان دون استثناء بواسطة البريد الشخصي والصحف .

هذا وستنفقد في بيروت لجنة تحضيرية دولية للمؤتمر قبسسل انمقاده باسبوع على الاقل .



لمراسلة (( الاداب )) في القاهرة

تناب يثير ضجه ٠٠٠٠

### \*\*\*

الاحداث الادبية والفنية في الجمهورية العربية المتحدة هذا الشهر عي حالة تمخض وتوهج ، ففي الرابع والحامس من فبراير اجتمعالدكنور ثروت عكاشة نائب رئيس الوزراء للثقافة بعل المهتمين بشئون التأليف والمرجمة والنشر المنافشة مشاكل الكتاب العربي ، وفي السادس منه احمعل بعيد العلم الذي كان المفروض أن ينعقد في شهر ديسمبر تدويجا للحركة الادبية والفنية والعلمية في انعام المنصرم ، فضلا عن أن القاهرة تنظر باهتمام زيارة جان بول سارتر وسيمون دو بوفوار ، ونفد عملت هذه الاحداث على تحويل انفاد المتقفين عن نماب الدكتور ((ويس عوض)) الذي صوبت اليه الردود الكثيرة ، وهو كتاب ((المجاورات الجديدة )) او دنيل الرجل الذي آلى الرجعية وانتقدمية وغيرهما من المذاهب الفكرية ، من كل صوب ، هذا الى جانب نقاط مسرحية مضميئة هناك .

واذا احلنا اجتماع بدوة التماب العربي الى باب ( فضايا الادب والادباء )) فسنجدنا مع تتاب لويس عوض ( دئيل الرجل الدني )) الذي ارتاى فيه الحوار مع تل المستفلين بالادب والعن على مخلف درجاتهم ومناصبهم ، الاعلام منهم وانصاف الاعلام والنكرات ليصور لنا حقيقة العربي الدائر في مجتمعنا تما يراه . وتكن كان يتحاشى ال ينظر في اعين هؤلاء جهارا فصنع لهم اقنعة ، أما وصف القناع واسمه فهو رآي لويس عوض الرمزي في هؤلاء الادباء واوضح شخصيات الكتاب هسم علي الزيبق الجوكي الشهير بالزمبرك ، الايدلوجي الفهلوي ابن همم علي الزيبق الجوكي الشهير بالزمبرك ، الايدلوجي الفهلوي ابن الحضور بحكم انسن . واحتجز المؤتف لنفسه أو اختار فناع الملسم العاشر . وكان كلما احتاج الى مشورة بعض الخبراء الاجانب الذين يؤيدون رآيه جاء بهم من فبورهم أو من بلادهم ثم اعادهم اليها بعد أن يدلوا برأيهم .

وعندما خال ان الافنعة سنؤدي دورها بدقة احتاج للموضوع الذي ستدور المحاورات حوله فاختار له قناع «قضية المراة » ومكانه خلال المصور وفي مجتمعات مختلفه ، ليثبت : هل المراة الحديثة أفل وقسارا من المراة في انعصور انقديمة بأعنبار أن هذا الموضوع مواز لموضدوع الفكر والفن ، ومن المكن أن تنعمس عليه مواقف شخصياته التي تمثل حركة الادب والفن في مصر وهي حركة يراها الدكتور لويس عقيمة بوجه عام ، ندور بين قطبين كلاهما زائف اليقين : قطب يمثل انتهازية اليمين والاخر يمثل انتهازية اليسسار وبينهما - بجامع الانتهازية - حلفف مدنس وبين هؤلاء وهؤلاء حكيم صادق الايمان راسخ العلم هاو المعلم الماشير .

قسيم الدكتور لويس عوض الكتاب بعد المقيمة الى سبع محاورات ( في العصر الذهبي ـ في المرآة ـ فردوس القطط والكلاب ـ نباح حتب وحمورابي وشركاهم ـ افروديت الذهبية ـ ختامها مسك ) .

وقد غلب على المحاورات انتلاث آلاولى السنجلات انتي للقي الضوء على السارب الفكرية لمثلي الاتجاهات والمواقفف الفكرية والسياسية الراهنة في مصر . فنلاحظ التباين بين هذه الافكار وعدم التقائها، فقد صور انتهازية اليمين مقابل انتهازية اليسار وصور الخارجين عنهما لا بالنزاهة كما قلت بل بالدنس .

اما القسم الثاني فقد غلبت عليه موسمية الفكر من المعلم العاشر وممن استدعاهم من العلماء سواء في الانتروبولوجيا والاثار أم فسي التاريخ والادب ، مستعرضا وضع الرآة في جميع الحضارات القديمة منها والحديثة بالوثائق التي لا تدع مجالا للشك .

ولكن كان يغلب على المرض سخط الدتتور لويس غوض على كل الاوضاع . وقد جرف هذا السحط في طريقه لل المثل والقيم والافكار التي نادى بها لويس عوض طوال حياته وفي لل اعماله ، وغلب عليه المعميم في انتظر أنى الافراد الذين ينتمون الى فترة واحدة ودمفهمم بالتعصب واستيراد الافكار ، مع أنه هو نفسه في ( العنقاء أو تاريخ حسن مفتاح ) عد صور الصراع القائم بين هؤلاء مما يدل عسدى عدم تعصيهم .

ومنف صدور هذا الكتاب ولا حديث للوسط الادبي غيره . وقد انقسمت الاراء فيه الى مؤيدين ومعارضين ، وربما كان مرجع التأييد او المعارضة الى استشفاف المنصدين لنقد انداب لشخصياتهم من وراء الاطنعة ، فانبرى دل يداع عن نفسه ويدفع التهمة الوجهة اذا كان قد دلم . ويطانب بالكلمة اذا كان قد الى به ولم يتكلم .

وأبطال المحاورات ليسبوا الا انماطا لمتلى تيارات فدرية وموافف سياسية وأجماعية تبين عن نفسها . وقد الزلق الذين تصدوا للرد الى ايراد مزائق شخصية وخصوصية للمؤلف .

ونعن أذ ناخذ على بعض النقاد هذه ألهنات ، فاننا لا يسعنا ألا الوفوط بجانبهم ، لانحراف تصوير الدكتور تويس توضعنا الحالي . فلا بقن منصفا يصدف أن ثل ما غيرته وما أبجزته مصر على أرضها سياسيا واجتماعيا قد تم بدون حركة اصيلة وعريقة على الجبهة الفكرية مند أكثر من قرن ونصف ، ولا نظن أنها قد أنتهت ألى هذا السيال الذي يعرض علينا العابه بالفهلوة والنصب ، أنه بتصويره الكال هذه أواحف يكون قد سلك سلوك من ينقدهم .

وقد أجمع لل نقاد هذأ أتكتاب ، الساخطون منهم وأاؤدون ، على تأكيد الروح الفكاهية العلبة للدكتور لويس عوض الني ظهــرت في (مدرات طالب بعتة ) و ( العنقاء ) وعلى بحثه المتع عن المرأة اللي اظهر بوضوح ثقافته واسلوبه الجذاب .

وقد تختلف مع الددنور تويس عوض في بعض ما ذهب اليه في يمن الله الله في الثائم بالنسبة لبعض الاشتحاص ، غير ان أحدا لا يستطيع ان ينكر على هذا الرجل شجاعته في انه فأل رآيه الشتحصي في التثيرين ممن يملاون الوسط الفني والادبي والثقافي بالسموم ، وفي الكثيرين ممن يعملون عملا مفيدا خلاقا .

وكان الاستاذ فتحي خليل مصيبا عندما وصف الكناب بانه «إنين رجل واسع الثقاعة ضيق الصدر اصابه من احتدام الصراع الفكري جرح لا تترك ته الاعصاب المتوترة الانتئام . فاراد أن يلخص هذه المرحلة الانقلابية الزاخرة بالحركة والتي يهتز فيها كل شيء لينهار ما ينبغي أن يستقر . وتكن تلخيص الدكتور لويسس لهذه الفترة تحول الى تفنص واختناق وجاء تركيزه يصور حيامنا الفكرية كانه نقطة ضوء انتهت الى ركن محدود تضخمت تحته التفاصيل وفقدت ملامحها الحقيقية الى مسخ يتير ضحكا كالبكاء ) .

### في انتظار سارتر ودوبوفوار

المفكرون العرب جميعا في انتظار جان بول سارتر ورفيقته سيمون دوبوفوار آلمع مفكري آلعصر . وهم في انتظارهما لا لمناقشتهما فسي اعمالهما النقدية والروائية والسرحية ، ولكنهم ينتظرونهما ليقولا قولتهما في أهم القضايا التي يؤرقنا حلها ، في قضية فلسطين . انهم يعرفون ان جان بول سارتر تبنى شعارات الحريسة والاخاء والساواة بعد عقم هذه القيم في يد البرجوازية . انبه يحمل على كاهله ماساة القبرن ملتزما تجاهه بأن يتبنى قضاياه . والعرب يعرفون له نضاله القوي ضد ملتزما تجاهه بأن يتبنى قضاياه . والعرب يعرفون له نضاله القوي ضد الاستعمار في كل مكان وبخاصة الاستعمارين الفرنسي والاميركي . فقد هاجم الحرب الاستعمارية التي شنها المستعمرون في الهند الصينية ، ودافع عن الثورة الكوبية . وكان صوت سارتر من أوائل الاصوات التي ورفعه عن الحربة للجزائر ) مما عرضه لغضب منظمسة الجيش السري

الفاشية التي حاولت اغتياله ونسف مسكنه ، وقد قام بتأييد ومساعدة المنظمة التي آسسها الفيلسوف الفرنسي ( جانسون ) وكانت تعرف باسم ( شبكة خلايا جانسون ) التي كان هدفها وقف الحربالاستعمارية في الجزائر والاعتراف باستقسلالها ، وكانت تحرض انجنود الفرنسيين على عدم الاشتراك في تلك الحربالاستعمارية ، كما عمدت الى التعاون مع جبهة التحرير الجزائرية ومدها بكافة المساعدات المادية والادبيسة ، وقد أصدرت هذه المنظمة بيدانا عرف باسم ( ميثاق حق التمرد والعصيان ) وقعه مئة وواحد وعشرون مفكرا وكاتبا وفنانا في مقدمتهم جان بول سارتر وسيمون دوبوفوار وفرانسوا مورياك وفرانسواز ساغان، ولن ينسى له شعبنا موقفه آثناء العدوان البريطاني الفرنسسي

ولن ينسى له شعبنا موقفه اتناء العدوان البريطاني العرنسسسي الاسرائيلي على مصر ، عندما قال مهاجما حكومته : « ان فرنسا ذهبت تنقذ قناة وتقتل شعبا . هذا الشعب الذي قررت أن تقتله ليس الشعب المصري وانما هو الشعب الفرنسي نفسه . فليس من حق أي رئيس لحكومة فرنسا أن يجرد الشعب الفرنسي كله من شرفه وحبه للسلام وصداقته لكل الشعوب المتحررة » .

وقد عالج سارتر في احد أحاديثه قضية ثورة اليمن ومساسسدة الجمهورية العربية المتحدة لها . وأكد وقوفه أيضا بجانب هذه القضية بقسوله:

( وفي رأيي أن مصر قد ساهمت بمساندتها للثورة اليمنية باكثر من البلاد ذات الحكومات الاشتراكية مثل حكومتنا الفرنسية اثناءالحرب الاسبانية بغض النظر عما كانت عليه ارادتنا أو امكانياتنا وقتــــذاك . لقد جاء موقف مصر اكثر حسما وأشد أصالة من الوجهة الثورية مــن موقف حكومة ليون بلوم اثناء الحرب الاسبانية » .

ان العرب يستانسون بقسسول سيمون دوبوفوار في كنابها (( أنا وسارتر والحياة )): (( كان يأمل ان يسافر اسفارا بعيدة الى القسطنطينية فيؤاخي عمال المرافىء ، ويتجول حول العالم حتى لا يبقى المنبوذون في الهند أو كهنة جبل آيوس آو صيادو الارض الجديدة غرباء عليه )) ولذلك فاننا نرجو آن يزور اللاجئين الفلسطينيين في غزة . فنحن نعرف انه قد أفرد للمضطهدين في آفريقيسا كتاب ( فكر لومومبا السياسي ) الذي قال فيه : ( على الدول التي وصلت الى الاستقلال واجب مساعدة البلاد التي لا تزال مستعبدة على أن تتخلص من كل تأثير ، وانتساعدها على ذلك بكل الوسائل )) . وربما كان هذا هو سر تأخره عن الحضور عندنا في الرابع من هذا الشهر الى الخامس والعشرين ، فهو مشغول بالتحضير للمحكمة العالية التي دعا اليها برتراند راسل لحاكمة الرئيس جونسون عن جرائم الحرب التي تربكها القوات الاميركية في فيتنام .

ولن ينسى العرب انه في ٢٢ مارس الماضي ترأس لجنة الدفاع عن المتقلين السياسيين الايرانيين التي أنشئت أخيرا في باريس وأعلنت اللجنة تضامنها مع زعماء المعارضة في ايران ضد حكم الشاه الرجمي الموالي للاستعمار .

وهل يغيب عن ذاكرتنا انه المفكر الغربي الذي نادى بالتحفيق في قضية مقتل السياسي الغربي بن بركة قبل أن ينادي بذلك مفكر شرقىي ؟

ان ما يطمئننا اننا نجد سارتر لا يفوت قضية من قضايا عصره الا ويتخذ له منها موقفا ، موقفا متضامنا مع المعنين والجوعى . فحتى عندما رفض جائزة نوبل نجد له موففا حيث قال : « ان موقفي السي جانب حركة القاومة في فنزويلا يجعلني أنا وحدي ملتزما تجاهها ، في حين ان تعاطف جان بول سارتر الحائز على جائزة نوبل مع هذه الحركة يجر خلفه جائزة نوبل التي تمثل الهيئة التي منحتها » .

واذ نعن في انتظار سارتر ليدلي برآيه في مشكلة اللاجئيسن ، نعرف كل هذه المواقف المطمئنة عنه ونعرف بجانبها ان له دراسة في ( المسألة اليهودية ) سنة ١٩٤٦ . ونعن نعرف ونثق انه لم يوفق في هذه الدراسة لانه تعمور ان طرفي القضية هم اليهود والنازية آي الذي يفطهد والذي ينزل فيه الاضطهاد . أو المعادي للسامية واليهودي .

ومع ان تصور السنالة اليهودية على انها علاقة ثنائية تصحور صحيح ، فهو تصور ناقص ومبتور . لان القضية لا تقتصر على المجال السيكولوجي فقط أو المستوى الثقافي بين فرد وآخر . ان لها جذورا تاريخيال وأسبابا اقتصادية واجتماعية كان لا بد ان ينتبه اليها سارتر .

ومن هذه النقطة بالذات نجد ان ( السالة اليهودية ) عند ماركس جاءت أثقب نظرا . فبينما سارتر « يرى ان الانسان ليس مجموعة من الفرائز أو الصفات الوروثة ، ولكنه كائن يوجد فيي ظروف معينة ، وهذه الظروف هي التي تخلق أو تحدد امكانياته وهو الذي يعطي هذه الظروف معناها لانه يختار بين ظرف وآخر » ، فإن ماركس يرى انسه « يجب آلا نبحث عن سر اليهودي في دينه . بل نبحث عن سر الدين في اليهودي . ما هو الاساس الدنيوي لليهودية ؟ انها المالحة العملية والمنفعة الشخصية . ولذلك فالنظام الحاضر اذا تحرر مسن المتاجسرة والمال وبالتالي اذا تحرر من اليهسدودية الواقعية العلمية انما يحرد نفسه كذلك » .

لقد كنا نحن العرب لا نقر اضطهاد اليهود ، ولكننا الان لا نوافق على اقامة دولة دينية هي اسرائيل على حساب اللاجئين ،

ان سارتر قد صمت منذ سنة ١٩٤٦ عن ابداء رأيه في هـــنه المسكلة . انه لا يتفق مع هؤلاء الذين يخلطون بين اليهود وبين الصهيونية، ولكن صمته آن له آن ينجلي عن شيء واضح هذه الايام . لان مضاعفات هذه الدولة المزعومة تتفاقم سياسيا واجتماعيا .

والحقيقة ان دعوتنا ليست أول تفكير له للخروج عن هذا الصمت. لانه قد سعى هو نفسه للخروج منه . فوقف ضد وصف العرب بالتعصب قائلا : « ان العرب ليسوا متعصبين بل هم طلاب حق وعدل » . وقد قرر لاستكمال هذا الرأي أن يقيم حوارا مع المثقفين العرب حول القضية الفلسطينية وتم الاتفاق على اصدار عدد خاص من مجلة ( الازمنية العديثة ) عن القضية الفلسطينية .

ولذلك فمهمة المثقفين العرب، في زيارته بهذا الصدد، هي كشف الصهيونية كحركة استعمارية رجعية متعصبة، ومعادية للحرية والتقدم. ان المذابح التي قام بها هتّل ضد اليهمسود في اوروبا جعلت اليسار الاوروبي يعطف على اليهود. ثم جاءت الدعاية الصهيونية لتؤكد في اذهان هذا اليسار الاوروبي ان العرب يعادون اليهود لانهم يهود.

والامر اليقيني ، ان فضح حقيقة الصهيونية امام الراي المسام اليساري في أوروبا سيؤدي الى كسب هذا الراي العام ومفكريه الني جانب قضية فلسطين لانها ليست في جوهرها الا قضية تحرير ضسد عدوان استعماري واغتصاب غير مشروع لحق شعب من الشعوب .

والقضية الهامة بالنسبة لمفكر مثل سارتر ، هي محاولة طــــرح القضية الفلسطينية على المقل الاوروبي بلغة جديدة تعتمد على المناقشة والملومات وايضاح الجوانب العلمية والقانونية والانسانية فــي هـذه القضيــة .

ان سارتر ينادي دائما بعقد الؤتمرات مع المفكرين ، آدباء وفنانين ونقادا ، واقامة اتصال بين المقفين في جميع انحاء العالم . ولهذا فقد صرح بان زيارته للقاهرة تستهدف ، ضمن ما تستهدف ، التعرف على المقفين المصريين والتحدث معهم .

ولكن لا يجب مع ذلك في راينا ان تستنفد زيارته هسو ورفيقته في مناقشة الموضوعات الجانبية في الادب والفن بل يجب أن تنذر كلها للسياسسة .

اما رفيقته الفيلسوفة الكبيرة التي قال هو عنها: « أن الشهيء الوحيد الذي لا نحفل بان نتفق عليه هو السياسة . فهي لا تعبأ كثيسرا بها وان كانت لا تهملها تماما ، ولكنها لا تحب ان تدخل (مطبخ السياسة).

ونحن نامل أن لا تهمل سيمون قضيتنا . فالعرب يعرفون موقفها الى جانب ثورة الجزائر ضد الستعمرين الفرنسيين . وقد ظهر هــذا في الجلد الثاني من (( قوة الاشياء )) ، وفي مقدمتها لكتاب جميلة بوباشا الذي كتبته جيزيل حليمي المحامية الفرنسية .

### احتفالات عبد العلم

شهدت قاعة الاحتفالات الكبرى في جامعة القاهرة في مسساء السادس من فبراير مهرجانا ضخما لتكريم العلم والعلماء بمناسبسة الاحتفال بالعيسد الثاني عشر للعلم . حضر الاحتفال الرئيس جمسال عبد الناصر وضيفه العربي الكبير الرئيس العراقي عبد الرحمن عارف والوفد المرافق له .

القى الشاعر أحمد رامي الفائز بجائزة الدولة التقديرية قصيدة عن الفائزين قال فيها :

هـات يا شعر باهرات المـاني ثم زيـن بهن جيــد الـــذي عشت فـي عهـده فعز بك الفـن وترعرعت في حمـاه فأطلمـــت وترنمــت فــي ربـاه فرددت

وانظم الدر في عقود البيسان طوق جيدي بالفضل والاحسان وجلست مكسانة الفنسسان جنسي الثمسار والافنسسان شجي النشيسة والالحسان

وعقب ذلك آلقى الرئيس عبد الرحمن عارف كلمة آشاد فيهسسسا بعصر العلوم في الامة العربية .

والقى السيد الرئيس جمال عبد الناصر كلمة تعدث فيها عن معنى التزام العلم في المجتمع :

( اذا كان انتضال الواعي لامتنا قد جعل العلم تلجميع فان الوعي النضالي لها لا بد أن يستتبع ذلك بجعل أتعلم للمجتمع أي بالوصسول الى العلم الملتزم ليس معناه ان نطلب الى العلماء ترديد الشعارات أو يتركوا اماكنهم في الجامعيات والعامل لالقاء الخطب . ليس ذلك هو العلم المنزم . وذلك لو سقطنا فيه يصبح طفولة ساذجة في تصور المعنى الحقيقي لالتزام العلم .

العلم الملتزم في آي وطن من الاوطان هو العلم الذي يتسبع لامسال هذا الوطن . ومعنى ذلك آنه يعيش فيها وانه يعانيها وانه قسسادر على خدمتهسسسا :

هو باختصار العلم الذي لا يكون السؤال الاول على لسأن اصحابه هو كم آخذنا ، انها يكون السؤال الذي يسبقه هو كم آعطينا )) .

وبذلك يكون الالتزام فد انسحب على العلم بعد أن تأكدت ضرورته فـي الفكر .

وكانت جوائز الدولة التقديرية والتشجيعية في الفنسون والاداب كما يسلى:

التقديرية: الدكتور حسين فوزي ، الاستاذ أحمد رامي .

التشجيعية: الاستاذ آنور المداوي عن مؤلفه علي محمود طلله ( الشاعر والانسان ) . الاستاذ الشاعر صلاح عبد الصبور عن مسرحيته ( ماساة الحللة ) . الاستاذ آلفريد فرج عن مسرحيته ( سليمسان الحليلي ) .

### الجمعية الادبية وعبد الصبور

وقبل أن يتسلم صلاح عبد الصبور جائزة الدولة التشجيعية ، احتفلت به جمعيته الادبية التي أنشأها مع الشاعرين أحمد كمال ذكي وعز الدين أسماعيل والاستاذين فاروق خورشيد وعبد الرحمن فهمي منذ عشرة أعوام ، وانضم اليهم بعد ذلك الدكاترة عبد القادر القط ، وشكري عياد ، وعبد الغفار مكاوي ، والاستاذ بهاء طاهر .

ولا بد لن يدخل الجمعية الأدبية بالقاهرة ، أن يربط من غير أن يدرك السبب بين هذه الجمعية وجمعية ( دير كرنيل ) ، مع أن هناك أوجه اختلاف كبيرة بين هاتين الجمعيتين ، فقسد كان الموسيقيون يقطدون جمعية دير كرنيل ليعزفوا فيها موسيقاهم والمصورون ليعرضوا لوحاتهم والشعراء ليسمعوا شعرهم ينشده ممثلون وممثلات ، امسسا الجمعية الادبية فقد سجنت نفسها في الكتاب .

جمعية دير كرنيل انشات مطبعة ودارا للنشر ، اما الجمعيسة

الادبية فقد افتقدتهما معا . وكان من نتيج .... ذلك أن ولد انتاج مؤسسيها في الغربة .

والدير سكنه بعض الأسسين وهسسم ( رينيسه ادكوس ، جورج ديهامل ، البير جيلز ، هنري مارتان ، وشادل فلوداك ) ومنهم من كان متزوجا . وقد كونوا بذلك مذهب الكليه السني نادى به جول رومان ( وهو مجرد جماعة يريدون بعملهم أن يعيشوا معا في حياة حرة طليقة من كل قيود اجتماعية ) وهو مذهب لم يرق لرجل اخلاقي كديهامل . وكان سببا في حل الجمعية بعد آربعة عشر شهرا . وكان غياب هسسنا المذهب هو سبب استمرار جمعيتنا الادبية !

وربما كآن جامع الاحاطة بين هاتين الجمعيتين ليس الظهر الخارجي أيضا المتمثل في استئجار كل منهما للمنزل المقام فيه جمعيتهم ، بقدر ما هو محاولة اتجمعيتين الحرتين عن آي تنظيم حكومي تطوير الادب في عصريهما ، وان اختلف بالطبع نجاح الجمعيتين في ذلك .

فهن يقرآ الوثيقة التي وضعها مؤسسو جمعية ديـر كرنيل يجدها تمثل حركة أدبية كبيرة من ألادب الماصر ، كما أنها عظيمة الاهمية في فهمنا لهؤلاء المؤسسين الذين أظهروا عندئذ عطفا نحو كل الشعــراء والكتاب الذين لاحوا لهم موهوبين .

والقارىء لكتاب (( دفاع عن الأدب )) لَجُورِج ديهامل سيجد كيف تناول أحد أعضاء هذه الجمعية مشكلات الادب بالتفصيل مقترحا لها ا ارتأى من الحلول ، مخلصا بذلك للافتة التي حرصوا على تسميرها على مدخل جمعيتهم وهي قصيدة ( لرابليه ) يقول فيها :

هنا ادخلوا . ادخلوا على الرحب والسعة ادخلوا تجدوا مأوى وحصنا يقي من الخطأ والاثم الذي طالما احتال بأسلوبه الكاذب فسمم العالم ادخلوا لندعم هنا الايمان العميق . وكتب الى جوارها لافتة آخرى مكتوب عليها : (هنا لا تدخلوا أيها المتزمتون أيها القرود العتاق ) .

أما جمعيتنا الادبية ، فرغم إن اغلب اعضائها حاصلون على جوائز من الدولة – عبد الرحمن فهمي رئيسها عن تكملة قصة ( في سبيسل الحرية ) التي بدأها الرئيس جمال عبد الناصر وهو ما زال طالبا فسي بداية المرحلة الثانوية وهي عن الحملة الانكليزية على رشيد ومقاومسة أهالي رشيد لها ، أحمد كمال زكي على جائزة الدولة التشجيعية عين كتابه ( ابن المعتز ) ، فاروق خورشيد عن اعسادة كتابه ( سيرة سيف ابن ذي يزن ) ، واخيرا حصل اصغرهم سنا وهو صلاح عبد الصبور على جائزة الدولة التشجيعية عن ( مأساة الحلاج )) وهذه كلها دلائل مسن المروض أن تشهد بتفوقهم في هذه الميادين . الا أنهم لم يظهروا عطفا نحو الادباء الشبان الذين يبشرون بأمل . اللهم الا بعض النسسدوات الشعرية التي يقيمها صسلح عبد الصبور للشعراء الشبان ويوالي التاجهم في البرنامج الثاني للاذاعة . ثم هناك الندوات التي يعقدها الدكتور عبد القادر القط للقصاصين .

ولكن هذه محاولات ضيقة جدا ، ولا تمسل قيادة حقيقية للادب والادباء ، لان اعضاء هذه الجمعية لم يستوعبوا دورهم الادبي بعسد ، فتركوا أنفسهم فريسة لاستحواذ مشكلات الحياة العادية ، بدلا من ان يجتازوها وينطلقوا بالحركة الادبية الى الامام .

وبدلك لا تنطبق عليهم قصيدة رابليه التي علقها أعضاء الجمعية الاولى على بابهم تمام الانطباق ، بقدر ما ينطبق الجزء الاخير الذي يقول: ( هنا لا تدخلوا أيها المتزمتون

أيها القرود العتاق )

فثلاثة من مؤسسي الجمعية الادبية يعتبرون من رواد الشعر الحر في بلادنا ، وهم أحمد كمال زكي ، وعز الدين اسماعيل ، ثم صلاح الدين عبد الصبور .

وقد كان اجتماع الجمعية الادبية في تلك الامسية للاحتفال بحصول صلاح عبد الصبور كما قلت على جائزة الدولة التشجيعية . وقد تكلم الاستاذ فاروق خورشيد باسم الجمعية ، فأوضح التاريخ الشمىري لصلاح عبد الصبور ، فجاء كلامه تاريخا لاحتضــان مجلة (( الاداب )) للشمر الحديث ، والتي نحتت صورة صادقة للشمر الحر ، باحتضانها باقة من شعرائه من كل أرجاء العالم العربي: بدر شاكر السبياب وعبد الوهاب البياتي ونازك الملائكة من العراق ، نزار قباني من دمشق ، ثم صلاح عبد الصبور من القاهرة . وهكذا يولد الشعر في الفربــة دائما . ويتحقق قول البياتي :

> ( النهر للمنبع لا يعود النهر في غربته يكتسيح السدود )

فقد ولدت دواوين صلاح الثلاثة ( الناس في بلادي ) و ( أقــول لكم ) و ( أحلام الفارسالقديم ) ، ومسرحيته ( مأساة الحلاج ) فيالفربة. ان مجلة (( الاداب )) باحتضانها للشعر الحديث صنعت خط دفاع قوي لهذا الشمر ، جعل صداه ينعكس داخل بلاد شعرائه . وقد أرجع فاروق خورشيد توقف أحمد كمال زكي وعز الدين اسماعيل عن كتابسة الشعر لا لانشفالهما بالتدريس في الجامعة ، ولكن لعدم احتضـــان مجلة « الاداب » لهما (ع) .

وقوم بعد ذلك المراحل الشعرية التي تطور فيها صلاح من ( الناس في بلادي ) ألى مسرحيته ( مأساة الحلاج ) فقال : جميل أن يكتــب الشاعر قصيدة غنائية يعبر فيها عن الام شعبـــه ( الناس في بلادي ) وجميل اكثر أن يفلسف فيها الحياة ( اقول لكم ) وإن يُخرج من ثوب المفني الى ثوب المعلم فيكون الديوان الثالث (أحلام الفارس القديم) ، ثم تتبلور الدراما الى ان تكون مسرحا فيسسه تخطيط ودراسة وتمهيست ضخم ، فالدراما تستند الى ثقافة لا يمكن أن نطلبها من شاعر . فتوصل صلاح ألى هذه المسرحية هو نحظة الخروج من الطفولة الى الرجسولة ، فالسرحية كالرواية هي عمل النضج . أن صلاح أخذ نفسه بالمساناة من أجل التعبير الصادق والعناية بالتراث الادبي ، فجاء عمله جامعا بين الشمعر والدراما . أن الحلاج تعلن هنا أن المسرحية الشموية مسرح أولا ثم شعر ثانيا ، بعد أن كان ألمسرح من شوقى ألى عزيز أباظه شعيرا أولا ثم دراما ثانيا . وان مسرح الشرقاوي تغلب الغنائية فيه عــــلى الدراما . ودبمسا كان السبب في هذا انهم شعراء قبل أن يكونسوا

وأضاف فادوق خورشيد انه بالرغم من ان هذه المسرحية بدايسة دخول مجال جديد للمسرحية الشعرية ، فانه قد حدث بشانها مناورات في كواليس لجنة جوائز الدولة بالمجلس الاعلى للفنون والاداب . وكان من المكن أن تتأخر لتحصل على جائزة تشجيعية تنشئها مجلة ((الاداب)) البيروتية . ولكن الضمير الادبي للجنة تيقظ في اخر لحظة فأخسدت جائزة المسرح . وانه وان كانت مؤسسة المسرح لم يشعر ضميرها الادبي بعد بخطئها في عدم تمثيل هذه السرحية ، فان ( الحلاج ) سيكتب لها ان تمثل على مسارح بيروت اذا أنشأ الدكتور سهيل مسرحا !..

وبعد هذه المداعيات الساخرة ، تكلم الدكتور شكري عياد ، فقال في كلمة رقيقة موجزة: « الحقيقة أن تمثر هذه المسرحية راجع ألى أن العمل الجيد دائما فيه جديد . والجديد من عادته أن لا يتقبل بسهولة. ولكن رغم ذلك يفوز أخيرا . وربما كان الفوز الاول أفعل في القيدول اللاحق ، فمسرحية الحلاج فيها من الجدة الكثير . فهي تطور طبيعيي وجميل نحو الفناء السرحي » . ثم اشاد الى ان السرح اليوناني سبق بشعر غنائی .

ثم قرآ الدكتور النويهي ترجمته الانكليزية لقصيدة صلاح ( أغنية

(¥) تعليق « الاداب » : نُعتقد أن هذه تهمة غلير صبحيحة ، فهذه المجلة قد نشارت الله كتورين أبحاثا وقصبائد عدايدة ، وهي تعتز بمشاركتهما في الماضي والمستقبل .

من فيناً ) وقال انه وجِد مشقة في ترجمتها فآمن (( أن الشمر حقا هو ذلك الشيء الذي يترك في الترجمة » . ومع ذلك فقد ذكر أن أساتذة جامعة فولبرايت أعجبوا بها ، وقالوا أن الشمر الاصيل الجيد يبقيم شيء منه بعد الترجمة .

ودعا المحتفلون المحتفى به للكلام فتكلم صلاح عن تجربته السرحية فقال: « لم أحاول في الحلاج أن يكون تطور الشيعر فيها تطورا للشعر السرحي العربي . وليس هــذا انكارا ، فأنا قرآت شوقي وأباظـــة والشرقاوي ولكني راغب في تأصيل نفسى . حاولت أن أذهب الى المنابع الاصيلة للشعر الكلاسيكي . لذلك فدين الحلاج لليونان اكثر من دينها للعرب ، فأنا أعلم بعض الشيء عن نشر القرن العشرين ومسرح شكسبير وتعقد مواقف شخصياته . وتكنى أحترم المسرح الكلاسيكي عندما يقهدم لنا خيطا واحدا يدخلنا الى السرحية . انه يركز لنا الشخصيات مرسومة بعناية . وعندما تنمو فنموها لا يجيء نموا عضويا بل نموا ذاتيا ، وكل خلجة في الشخصية تسكب نفسها في وضوح على السرح .

وهذا هو فهمىللمسرح . وهذا ما يجعلني أضيق بالسرحالاجتماعي، ومناقشة القضايا الكلية وأميل الى تكثيف العواطف . قد يكون فــى هذا اسراف ولكنه السبيل الحقيقي للمسرح الذي يجب أن يعود اليه

صدر حديثا:

الاثبراكة العربتة

بتزالنظركة والتطبتيق

عبرلها دئالفكيكى

دراسة جدية مدعومة بالوثائق والارقام عن منجزات الاشتراكية في الجمهورية العربية المتحدة والجمهورية العربية السورية والجمهورية الجزائرية

منشورات دار الاداب

الثمن ٣٠٠ ق. ل

السرح . فمسرحية ( انتيجونا ) اليونانية ، الشخصية والوضوع فيها محددان ، وقانون انله انذي يوصى بدفن الموتى افوى من قرار كريسون الملكسي » .

هذا عن المسرحية التي نتمنى تمثيلها . اما عن المسرحيات التي مثلت بالفعل هذا الشهر ، فقد تفاوتت المسرحيت ال المقدمتان بيسن الجودة والرداءة.

فالمسرحية الجيدة قدمت على مسرح الجمهورية ، وهي مسرحيــة « الانسان الطيب » أو ( امرأة من ستشوأن ) ، وهي ثالث مسرحيــة تقدم على مسادحنا ( لبرتولد بريخت ) بعد مسرحيته « الاستثنــاء والقاعدة » التي قدمت على مسرح الجيب ومسرحية « طبول في الليل » التي قدمت على نفس المسرح . ومن المعروف ان هذا العمل يقوم فــى وقت احتفال اوبرا الدولة في برلين بتقديم اعمال بريخت تقديما عالميا. تضافرت في هذه المسرحية \_ التي قدمت في عدد كبير من الـدول الراسمالية والاشتراكية ، ومنها انكلترا حوالي خمس عشرة مرة وفي فرنسا والاتحاد السوفياتي وايطاليا - جهود كثيرة • فترجمها الدكتور عبد الرحمن بدوي ، وكتب أغانيها بالفصحى لاول مرة صلاح جاهين . وقد اشترطت الفصحي هنا لما يقتف يه مسرح بريخت من رفع الحائط الوهمي الرابع بين المثلين والجمهور ، والشنعر العامي يضعه لانـــه يخلق الالفة بين الجمهور والعمل المسرحي .

> أنا من يبيع الماء في عز المطر فمن ينوق الماء مني من يريد ضاعت جهودي اليوم كلها هدر عشرون مشوارا الى البئر البعيد

ولنقرأ نموذجا من أول شعر بالفصحى لملاح جاهين:

والان أقف هنا أصيح هيا اشتروا مائي

لا أحد ينظر لي ولا يجيب لندائي .

ولحن هذه الاغاني الفنان سمير مكاوى فجاءت غاية في الروعية والامتياز ، وقامت سميحة أيوب باداء دورين فيها ، دور المومس التسى تبيع جسدها لتستطيع أن تعيش ، ودور أبن عِمها الشرس الذي يعسرف كيف يسترد لها حقوقها .

تبدأ المسرحية بمشاجرة بين الالهة الذين هبطوا للارض بحثا عن انسان طيب ، وبعد تجوال وبحث طويل يعثرون على الانسان الطيب في شخص ( شن تي ) المومس . وقد أنضح من حوار البطلة وصراخهـا \_ ان عالكم مستحيل . بكل الذي فيه من ناقصات . وكل الذي في\_\_ه من تعجيز - أن المسرحية تدين النظام الرأسمالي .

وفى اخر السرحية يبوجه المثلون للمتفرجين بسؤال « هل نفير الالهة أم نفير الناس آم نفير الدنيا ؟ » .

وقد بذل الاستاذ ساعد اردش جهدا صادقا في اخراج السرحية . ولكن اخراجه هذا اثار ضجة في أوساط المثقفين إلذين يرون أن يريخت عندما يمثل يشترط ألا يعيش الممثلون أدوارهم بل يجب أن يؤدوهــا كمشاهدين للحادثة . وقد مثل بريخت بهذه الطريقة في « الاستثناء والقاعدة » ولكن هؤلاء الثائرين نسوا أن بريخت نفسه يتسامح ليصل الى الجمهور بأي طريق يفهمه .

اما المسرحية الثانية وهي ((حلاوة زمان )) فقد كان نجاحها سلبيا ، لان كاتبها الدكتور رَشاد رشدي تعرض لوضوع لا يجيده ولا يؤمن به ،، ولا بجدوى عرضه بطريق ألمسرح ، وهو مشكلات الفلاحين . فستحسب السرحية الى عالم الجنس الذي يعرفه جيدا وتدور حوله كل مسرحياته الماضيات « الفراسة » ، « لعبة الحب » ، « رحلة خارج السور » .

وقد استحق بذلك سخط معظم النقاد ، ولكنه قد تلقى الكثير من الثناء داخل صفحات مجلة (( المسرح )) التي يرأس تحريرها!

### صدر حدشا:

الرواية الرائعة التي كتبها الروائي العربي الاول الاستاذ تجس محفوظ

والتي طال انتظار القراء العرب لهـا في كل مكان

# أ ولاد حارتا

\* اجرأ واخطر ما كتب مؤلف الثلاثية الشهرة

\* الرواية التي اثارت ضجة كبيرة لدى نشرها في جريدة ((الاهرام)) منه سنوات فلم يتح لها أن تصدر في كتاب ٠٠٠

تنشَّرها ((دار الاداب)) البوم في اخراج انيق وطباعة فاخرة

الثمن ٥٥٠ ق. ل. <sup>></sup>

## الجزائر

### المسرح الجزائري المعاصر \*\*\*

ان التعرض لدراسة العملية الادبية في الدول المستقلة جديثا يرى انها زاخِرة بالتجارب التي تختلف بصفاتها ومميزاتها وخصائصها من بلد لاخر ، بل ان دراسة دقيقة تحليلية لها بمكنها ان تكشف لنا عن ماضي تلك المستعمرات وثقافتها وحضارتها المتوادثة ، ودغم الإطبار والاقتصادي العام الذي عاشت فيه هذه المستعمرات قبل الاستقلال الا ان التطور الاجتماعي في كل منها جددته ظروف خاصة بكل مجتمع على حدة ، بل ان مستوى ومدى التطور الاجتماعي في كسل منها قسل الاستعلال الاستعمار كلها عوامل حددت مسيرة التطور في فترة ما بعد الاستقلال.

وتعتبر العملية الادبية فيى الجزائر تجربة فريدة في تاريخ الاداب القومية الماصرة . انها بتطورها السريع وبتكاملها قد سبقِت التطورات الاجتماعية المعاصرة لِها . انها جبلي بالافاق الزاخرة تنفتح امام الجزائر فيما لو قيض لها أن تحافظ على انتصارات الثورة بل وأن تعمل على استمراديتها . فقد عاشت الجزائر منذ عام ١٨٣٠ ظروفا موضوعيه خاصة في ظل الاستعمار تختلف عن تلك التي عاشتها المجتمعات العربية الاخرى . فالى جانب الاستفلال الاقتصادي والى جانب حرب الابادة التي شنتها ضد شعب ابي ، عملت فرنسا على حرمان ذلك الشيعب من ثقافته ولفته . فقد اخلت فرنسا تحارب الثقافة العربية واللفةالعربية والدين الإسلامي ظنا منها أنها بذلك يمكنها أن تمحو تأريخ أمة تكون خلال اجيال طويلة . ولذلك لم يقيض لثقافة الجزائر الاسلامية المربية ان تسير في الطريق المرسوم فيما لو قيض لها ان تتصل في ظروف طبيعية بذخبائر الابب والثقبافة الفرنسية ويذلك انفلقت الثقافة العربية الاسلامية على نفسها مما حدد مضامينها واتجاهانها . ونحن لا يمكننا أن نقول أن الأدب العربي الذي بقي لنا منذ ذلك التاريخ يستطيع أن يحدد اتجاهات ومضامين الادب الجزائري الماصر . فللجزائر إدب اخر اتخذ له اداة تعبير لغة العدو وتوجه بذلك ضد العدو واصبح سلاحا من إسلحة المركة ضد ذلك العدو نفسيه . انه ادب ولد وتطور في غمرة ذلك إلنفيال إلى الذي خاضه الشعب وفي غمرة الاتصالات الفنية مع الإدب الفرنيسي ومن خلاله الاداب القومية العالمية الاخرى ، ادب يستمد موضوعاته ومضامينه من واقع حياة الشعب الجزائري يتفنى ببطولات المقاومة وحرب التحرير ويوضح طريفا واحدا لكل تطور في المستقبل وهو طريق، الاشتراكية .

لقد عرف الشعب الجزائري لونا من المسرح الشعبي المسسروف عندنا في الشرق العربي . وهو لون يقدمه شخص يلعب مختلف الادوار ويعرض ابداعاته الفنية في الساحات العامة . ويقوم ذلك الشخص بتمثيل مشاهد تمثل المحارب او الصياد او الفارس وما الى ذلك . وينتمى كفلك الى هفا اللون المسرحي المهرجون والسحرة او الذين يقدمون الالعاب السنحرية . كما عرف الجزائريون لونا اخر يشبه « خيال الظل » المعروف في الشرق العربي . وابطاله ثلاث شخصيات : القراقوز وهو شخص ماكر ، حاذق ولكنه طيب القلب . وهناك ((ولالا سنباية )) وصديقها الذي لا يفادقها مطلقا والذي لا يفت من عضده ابدا حيل القراقوز . وكانت مواضيع ذلك المسرح الشعبي مستقاة من واقسع الجزائر المحتلة ولذلك حرم الفرنسيون مسرح خيال الظل في سنوات ( ١٨٤٣ ) . وفي بداية القرن العشرين نعاصر محاولات جريئة من شبابً مثقف جزائري من الذين تلقوا الثقافة الفرنسية لتكوين مسرح كلاسيكي بالمنى العروف لهذه الكلمة . ولكنها كلهــا محاولات باءت بالفشـل لحرمانهم من كل تشبجيع وكل عون مادي الى جانب الحرمان من النظارة بل ومن المسرح نفسه الذي يمكنهم ان يقدموا فيه رواياتهم . . واستمر

الوضع كذلك حتى الحرب العالمية الاولى حيث عرف المسرح الجزائري يقظة حقيقية . واستقى ذلك المسرح من تقاليد الشعب الجزائري وواقعه الكفاحي وتعرض لتأثيرات شتى من المسرح الفرنسي والمسرح العربي في المشرق العربي كذلك . واسس ( رشيد قسنطين )) دعائـــم المسرح الجزائري الحديث وهمو يعتبر بحق ابا المسمرح الجزائري . وعرفه الجزائريون مؤلفا مسرحيا ساخرا وممثلا بارعا تطرق لجميع الوضوعات التي كانت تشغل بال الجميع بلغة مليئة بالصور والتعابير ، بلغة الشعب العامية التي يفهمها ويتكلمها الجميع . وكانت موضوعاته تعور حـول امراض الجتمع الجزائري والتي زاد الاستعماد ونظامه الاستفلالي مين عمقها وابعادهًا . والى جانب القضايا الوطنية تعرض كذلك للامراض الاجتماعية المختلفة . اما الشعب في مسرح قسنطين فكان دائما يمثل الوجه الخير ويمثله دائما شخص ساذج ذكي واسع الحيلة ولكنه طيب ويتمتع بصفات محترمة وينود عن حمى الاصدقاء . انه شخص كريم يسمع الكثير من الوعود دون أن يستمع لها ودون أن ينقاد لن يبذل تلك الوعود السحية . ورغم امكانياته الضعيفة فانه يقف دائما في وجه الاعداء . وحاول من خلف قسنطين ان يجدد في مواضيع السرح وان يستجيب لمتطلبات الجمهور الذي بدأ يتطلب اكثر من مجرد الترفيه ، بدأ يتطلب حلولا للمشماكل التي يعاني منها . واهم من خلف قسنطين هو « محيى الدين الباشطرزي » . وعاصرت نهاية الحرب العالمية الثانية بوادر نهضة مسرحية جديدة ذات اتجاه جديد . فقد جابهت سنهوات ( ١٩٤٤ ) تكوين فرق مسرحية جديدة من الشبياب كانت تقدم باللفة العربية الفصحي مسرحيات تتعرض لموضوعات وطنية وموضوعات مستقاة من تاريخ الجزائر القديم او لمواضيع تنتقد الادمان على الشراب كمــا تنتقد الجهل ومجاولات السلطات الفرنسية التعسفية لفرنسة الجزائر. ولكن ما فتىء أن أفل نجم هذا المسرح الناشىء نتيجة لاسباب كئيسرة منها استخدامه اللغة الفصحى وتعسف السيلطات الفرنسية . ولكسن وعي الجمهور المتزايد وصحافته الوطنية عالجت الموقف ولعست دورا هاما في تشبجيع المسرح الجزائري مما مكن تلفرق المسرحية من تقديم عروضها في صالات العرض الكبرى في العاصمة والتي كانت مخصصة فقط للفرق الفرنسية وللجمهور الفرنسي . وتكونت بذلك فرق مسرحية تعمل طيلة الفصل السرحي كله: منها فرقة برئاسة محيى الدين الباشطرذي ومصطفى كاتب الذي كان يرأس فرقة (( المسرح الجزائري )) والى جيانب مسرحيات قسنطين ومحيي الديسن وتعلى عبد الله وحسن دردور كان المسرح الجزائري يعرض مسسسرحيات لموليير وابسد وسوفوكليس ورابليه . اما السرحيات الجديدة التـــي كتبها كتـاب جزائريون فكانت اكثر جرأة في اختيار الموضوع واكثر عمقا في معالجته. ولكن ذلك المسرح كان شفاهيا بل كان لونا متطورا من الادب الشعباي الشمفاهي ولكنه يمثل مرحلة من مراحل الثورة الماطفية . وذلك لان الاسباب الحقيقية وراء مأساة الجزائر لم يتعرض لها الكتاب كما كان التثباؤم يسوده .

الى جانب ذلك المسرح العربي كانت هناك مسرحيات على مستوى فني عال كتبت باللغة الفرنسية لم يقيض لها أن تعرض على مسارح

### مكتبة عبدالقيوم

زوروا مكتبة عبد القيوم ببورتسودان تجدوا احدث المطبوعات العربية ، وكذلك مجلة الاداب البيروتية ومنشورات دار الاداب .

الجزائر لصموبات جمة اولها عدم موافقة السلطات الفرنسية وثانيها كونها تعرض باللغة الفرنسية فتكون بذلك بعيدة عن مخاطبة العامة . والمسرحية الجزائرية باللفة الفرنسية هي كذلك مسرحية تعالج مواضيع كفاحية وان اختلفت فيها اساليب العرض عن اختها المعروضة بالعربية. وهي مسرحية ترتفع الى مصاف المسرحيات العالية من حيث مستواها الفني المالي وقيمها الاستاتيكية الرفيمة . انها مسرحيات متأثرة بتقاليد الماساة اليونانية الى جانب تأثرها بالمسرح الفرنسي الزاخر . ومن اشهر كتاب ذلك النوع من المسرحيات هو الكاتب الجزائري الماصر « كاتب ياسين » والذي كتب كذلك اشعارا وقصصا تصور لنا حقيقة ما يعتمل في الجزائر ، انه متأثر جدا بالماساة اليونانية ولكن « بروميثيوس » كاتب ياسين لا يصارع القدر بل يصارع الستعمر الظالم . وطريسق الخلاص (( لبروميثيوس )) كاتب ياسين هو حمل السلاح . والمسرحية عند كانب ياسين ولدت في غمرة ذلك الصراع الرهيب الذي عاشت الجزائر وهي لديه الجزائس الثائرة المناضلة ، الجيزائر الجريحة ثم الجزائر المنتصرة . يقول كاتب ياسين في احدى مقابلاته الصحفية التي اجرتها له مجلة النقد الجديد ( العدد ١١٢ لسنة ١٩٦٠ ): « أن الانسان الذي يكافح السماء هو القمر الصناعي . ولكن اذا دار الحديث عسن مأساة الجزائر فلا يوجد هنا سوى مخرج واحد ، النضال ضد الستعمر في سبيل الاستقلال والتحرر » .

وثلاثية كاتب ياسين السرحية بعنوان ((حلقة الضغط والارهاب) تعرض لنا باسلوب عليء بالصود ، باسلوب تعبيري اصيل مختلف انواع الضغط والارهاب والتعسف الذي عانى منه الشعب الجزائري كله . وقد برع كاتب ياسين في انتقاء الالفاظ الوحية المعبرة التي استطاعت ان تكشف القناع ببراعة عن ماساة الجزائر الدامية بل انه يدفع القارىء دفعا مع احداث السرحية للثورة مع الجزائر ضد فرنسا الظالة . وتدور السرحية كذلك حول مصير الشاعر نفسه : انهى المدرسة، دخل السجن، تعذب وتشرد مع ملايين من مواظنيه . انها حلقة النظام الاستعمادي

صدر حديثا ديوان شعر ثائر وحب للدكتور ابو القاسم سعد الله

-دار الادا<u>ب</u>

المفرغة من سنجن وتعذيب وتشريد ومحاولة لفصل الفرد الجزائري غنن ماضيه ووطنه وتقاليده . انها تلك الحلقة التي يدور فيها بطل السرحية « لخيضر » وبلاده المزقة السليبة « الجزائر » . والمسرحية صرخه دامية تدعو الشعب للثورة كما أنها دعوة للفرد الجزائري ان يعرف نفسه وان يتعرف على ماضيه وان يعيد العزة لامته ووطنه الجزائر .

والسرحية الاولى في الثلاثية بعنوان (( الجثة المحاطة )) وهي تصور لنا مآساة البطل (( لخيضر )) الذي لا يدور فقط داخل حلقة الضغط الاستعماري بل يدور كذلك داخل نطاق مآساته الذاتية وقيوده التي فرضتها عليه خيالاته وتصوراته والهدف الذي يسمى اليه . ويحاول لخيضر أن يبحث عن معالم الاجداد وأن يعود لنفسه وأن يعيد لوطنه صفاته ووحدته المزقة خلف قناع المستعمر . وفي غمرة ذلك الصراع مع ظروفه وذاته يتوصل إلى أن الانتفاضة الثورية وحدها هي التي مع ظروفه وذاته يتوصل إلى أن الانتفاضة الثورية وحدها هي التي نقذه من دائرة الوت البطيء التي يدور فيها . ويموت (( لخيضر )) في نهاية الجزء الاول من السرحية ويبعث على هيئة نسر .

والسرحية الثانية اي الجزء الثاني من الثلاثية فهي « قدح نسار النهن » وهي ملهاة ساخرة يمكن اعطاؤها عنوانا اخر هو « الفيلسوف وقانون الاعداد » . فامام الجموع التي تتبمه ولا تفهمسه يكتشف الفيلسوف الذي يعيش في السحاب دروسا مليثة بالمبر وبالسخرية .

والثالثة أي الجزء الإخير من الثلاثية فهي « الاقدمون يزدادون قوة » . وتزداد فيها الرموز عمقا وغموضا وتتحول افكار الشباعر واماله الى رموز غامضة تجعل من الصعب تمييزها . اما « نجمة » المــرأة الخرافة فهي عرض للفردوس الفقود ، أنها حلقة الوصل بين الابطال الذين وقعوا صرعى في معركة الدفاع واللود عن خياض الوطن وبيان الاجداد الذين اسسوا دعائم تلك الامة الجزائرية . وتعتبر تلك السرحية الى جانب كونها من اجمل واكمل الاعمال الادبية المسرحية الجزائريسة المكتوبة بالفرنسية ، تعتبر واحدة من روائع المسرح المالي . أن مسرح ياسين يجمل من السرحية الجزائرية معركة النصر والحرية . ولم يقيض لها مع الاسف أن تمرض على مسارح الجزائر بل عرضت مرة واحدة في تونس . وكاتب ياسين كاتب بارع مسيطر تماما على اللغة التي يكتب بها يمرف اسرارها واغوارها ويعرف كيف ينتقى الالفاظ الوجبة المعبرة والتي تساعده على التعبير بطلاقة عن افكاره . واسلوبه سلس زاخسر بالصور والتمابير الجميلة ، انه المراخة الدامية ، انه الاغنية العميقة الحزينة ، انه معركة الشعب الجزائري كله ، بل انه حب ذلك الوطن الكبيس .

وهذه الاتجاهات نلاحظها كذلك في مسرحيات كتاب اخرين مشل « محمد بوديا » والذي كتب مسرحية « الولادة » او « النشوء » والتي تتعرض لعسركة القديم والجديد ، لمركة بين جيلين تتمثل في صراع بين ام وابنتها . وبعد ان تصمد الام لمغريات الجديد تشترك في المركة مع ابنتها من أجل ذلك الجديد .

ومن الصفات التي لازمت السرحية الكتوبة باللغة الفرنسية انها تعرض فقط للخاصة او لاولئك الذين يعرفون الفرنسية للدرجة التي تسمح لهم بمتابعة احداث الرواية ولاولئك حاول السرح الجزائري باللغة الفرنسية ان يقدم لهم خلاصة كل شيء .

والسرح الفرنسي له تأثيره القوي على نشوء النهضة السرحية في الشرق المربي ولكن التأثير يكون اقوى بكثير عندما يتخذ ذلك السرح لفة المدو وهو ما حدث في الجزائر . الا اننا نرى الكاتب الجزائري قد استطاع جيدا ان يسيطر على اللغة الفرنسية واستخدمها جيدا ضد المدو نفسه وليس ذلك في المسرح فقط وانما عندما اخذ يكتب الكاتب الجزائري في جميع الوان الفنون الادبية الاخرى من قصة وشمر.

سي**عاد محمد خضر** مدرسة اللفة والادب العربي بجامعة موسكو



### موت شاغر! \*\*\*

فجر ادبعاء باردة من اواخر كانسبون الاول الماضي مات الشاعسير الليبي الشاب علي محمد الرقيعي ( ٣٢ ) سنة اثر حادث مروع لسيارته الصغيرة المتواضعة . . وسار به الاصدقاء ب وفسسي مقدمتهم الاستاذ الاديب خليفة محمد التليسي وزير الاعلام والثقافة وصديق الشاعسر في عشية الاربعاء ذاتها الى مقره الاخير في مدينة الموتى (( مقبرة سيدي بوكر )) التي لا تبعد كثيرا عن بيته !

وهكذا في دفقة . . مات الشاعر على محمد الرقيعي الفائز بجائزة اللجنة العليا لرعاية الفنون والاداب الشعرية لعام ١٩٦٥ عسن ديسوان « اشواق صفيرة » ونشر قبل وفاته بايام!

وأن كان الشاعر الفقيد الرقيعي غير معروف لسندى القراء فسي الشرق العربي . كما الادباء في المغرب العربي سليبيسا ، تونس ، المجزائر ، المغرب . بصفة عامة بعد طرح يسير لاسماء قليلة ساطعيسة لظروف واسباب من الظلم التعرض لها في مقال سياد كهسيدا ، وأن بدأت انساق الاتعمال الثقافي تظهر في شكل قصائد وقصص متناثرة على صفحات الاداب بين الحين والحين . وهسيدا دون مشكود لدار الاداب التي عرفت القارىء العربي بادب سارتر وهيمنغواي وسيمون وكولسسن ويلسون وكازنتزاكيس بل بالادب الوجودي والانساني الرائع كليسة ان تقوم بدور الايصال بين مجرى الثقافة العربية وروافدها في المغرب . .

والرقيعي شاعر من السهل استجلاء شخصيته ومدى تأثر لا تأثيسر نزار والبياتي على الشكل الفني لديه وان كانت لا تتعدى ملامح مسسن مدرسة ماهية التجديد في الشعر ... ، وربما توصل بسسه هذا السمى تكوين انطلوجية خاصة تفرده بين الشعراء العرب لو لم يمت مبكرا .!

وكان الشاعر الذي لم يهمل قضايا الانسان والتحرد فسي المالم ابتداء من طفل شوهته في نجازاكي القنبلة الى صياد في جزيرة مسسن فيتنام الشمالية اغرقت زورقه صواديخ المبرين عن القهر التاديخي ضد الشعم !

واستمر في صيرورته للمواءمة بين الانب والارض الليبية دون ان يؤدي به ذلك الى ادخال شعره ضمن مادية اقليمية او تاريخيه ما .!

وكان قد صدر له ديوان قبل تسع سنوات (( الحنين الظامسسي )) وفيه تنازعت الشاعر اللحظات الرومانسية وحوى قصائد تقليدية وحديثة كانت تكافؤا مسبقا (( تحمل معنى يتجاوز العادي والمالوف والقديسسم وكذلك من حيث التعبير ومن حيث الرؤية والحساسية )) .

وماذا ابقي لاقوله للقارىء عن شاعرنا المرحوم! فلست ارى الا تشابها كبيرا بينه وبين الشاعر العراقي عبد القادر رشيد الناصري في نواحى عدة فكلاهما مات مبكرا ، وصدر لهما ديوانا شعر . .

- 📜 الحان الالم ، وصوت فلسطين . . لعبد القادر . .
- 🗶 اشواق صفيرة ، الحنين الظامي .. للرقيعي ..
  - 🗶 ذکری حب لفتاة تونسية
  - 🖈 واغتراب في اوروبا ٠٠
  - 🗶 لم ينالا تعليما راقيا ..
  - 🙀 وأشتفلا مصححين . .
- 🔫 متاعب حياتية .. وحياة كفاف .. ومعاقرة الكأس ..
  - 🗶 ومات عبد القادر في حالة تسمم ا
  - 🙀 ومات الرقيعي في حادث سيارة!

وما**دًا بقي لاقوله ؟** 

فبوفاة علي الرقيعي خسر الوطن شاعرا من ابسرز شعراء المدسة الحديثة ومثقفا يقف في الصف الاول عن جدارة واستحقاق .. وكانست

وفاة الشاعر الفنان فاجعة غير متوقعة امتد الرها الى جميع الأوساط... فالرقيعي شاب واب لطفلين (١) . وواحد من القلة التي يحتاجها مستقبل الفكر والثقافة في هذا الوطن .

وقال عنه الاديب عبد الله القويري (٢) « كان يميش لحظات حياته في معاناة . . متألا لن يعيشون حياتهم في غباء ! »

رضوان ابو شویشه

العراق

ليبيا \_ طرابلس

### حول فسن الرسم العراقي \*\*\*

الرسم العراقي اسطورة خائبة . . هذا هو الحكم الاخير البيدي يمكن ان نصل اليه بعد متابعة جادة لمواسم المارض عندنا ، وقد يبيد هذا الحكم قاسيا لمن يرى هذه الفورة الكبيرة مسن المارض الفرديسة والجماعية ولكن الحكم يبقى مصرا على خيبة هذه الاسطورة \_ كما اسماها البعض \_ لمن يفتح عينيه جيدا ملاحقا هذه المارض الفزيرة ، اذ أن أبطال هذه الاسطورة لم يعودوا بمسنواها فالبعض قد انتهوا بعسد أن قدموا شيئا مثل فائق حسن ، والبعض الاخر قد انتهى من حيث ابتدا وهسسم المثال الغالب بين الرسامين العراقيين كنزيهة سليم وحافظ الدروبسي وفرج عبود ولورنا سليم . . . الى اخر هذه القائمة ممن اسموهم خطسا روادا للفن ، فالريادة هذه اذا كانت وساما يلصق بكتف فمكانها الحقيقي كتف المروم جواد سليم الذي شكل موته انتكاسة كبيرة .

اما الذين يحملون الشعلة فهم قلة من الشباب الذيـــن يقارعون باستمرار منهم: كاظم حيدر ، محمد غني حكمت ، خالد الرحال ، مــن

- ١ ــ نزار وسعاد ٠٠ دون الثلاث بهنتوات
- ٢ ــ اديب وكاتب قصصي ليبي ومسرحي وناقد ٠٠ عاش فتترة في المربية المتحدة ثم عاد اللي الموطن ٠٠٠ وهاجر الى المفرب!

اطلب منشورات

دار الاداب

في الاردن

مسر

الكتب التجاري

لصاحبه محمد موسى المحتسب

القدس \_ تلفون ٥٦}}

عمان \_ شارع الملك حسين \_ مقابل بنك انترا

مدرسي الرسم ، وعامر العبيدي ، سعاد العطار ، اسماعيل الخياط ، سعدي الكعبي ، سميرة الصراف ، ضيــاء العزاوي مــان الشباب الصاعدين .

اما الذين يعودون من اوروبا فهم اشباه فنانين واغلبهم قد تلونت افكارهم ، يطيلون شعرهم ويتظاهرون بالنهول والتحليق في عالم اخسس ولوحاتهم بقع وسخة من ألوان وحبال واحذية ، هذا كل ما عادوا به من أوروبا ، ومن الؤسف ان بعض الشباب يقعون في تقليدهم .

ومسؤولية اخراج فنانين واعين تقع على عاتق معهد الفنون الجميلة (معمل تفريخ الفنانين) كما اسماه احد الزملاء ، ومن اجــل ان يساهم هذا المعهد مساهمة ذكية في تثقيف الطلاب وتدريسهم دراسة حكيمــة يجب ان يعاد النظر فيما هو عليه الان ، فالاغلبية العظمى مـن مدرسيه في مستوى فكري ضحل وانهم صناع لوحات وليسوا برسامين ، وبهذا فأن المثل القديم ياتي لينطبق هنا (كيفما يكون العلم يكون تلاميذه) فماذا ننتظر أن يكون مستوى طلاب المعهد في هذه الحال ؟ وأن سافر هؤلاء الى الخارج فأية ارضية ثقافية متينة وأي استيعاب للتراث الفني يستطيعون به مقاومة اغراء مدارس الرسم البرجوازية التي تحول الفنان الى لعبة بيد الطبقة البرجوازية الراعية الامينة لاعمال الفنان والمسترية الوحيدة لها في مجتمع داسمالي متفسخ ، ومن هنا فأن السفوط جذري ومــن الاساس تحتاج السألة الى عملية نسف كامل .

### XXX

هذا عرض سريع لما عليه وضع فن الرسم العراقي وتأخذ السألسة طابعا اشبه بطابع التجمعات فالبعض من المخضرمين بدأوا بوضع خطسة مقاومة صامتة لكل ما هو جديد محاولين بهذا أن يبقوا علسى مقاعدهم والقابهم التي انساح الماء تحثها ، ولكن المعارض مسا زالت تقام وستقام ايضا وتوجه الاضواء الى جهات اخرى ويبقى الظلام صنو الجهة القديمة. واذا كنا ندعو الى مواقف صميمية من القضايا التي تواجه امتنا اليوم ومن الضغوط الاستعمارية التى تمارسها ضدها الدول الاستعمارية

والاحتكارات البترولية ، فأن الواجب يدعونا الى عملية توحيد الاجهسزة الثقافية لتقدم عملا مشتركا ليست مظاهــره النهول وتصنع الثقافية وتدخين السيكارة الاجنبية وانما اهدافه وضع اليد بين ايسدي قطاعات الشعب الاخرى التي جندت نفسها للمعركة ، وواجب الرسام لين يكون جانبيا في هذا الميدان ففرشاته كالقلم والمدفع والطائرة ولكل طريقــه الذي يؤدي الى نتيجة واحدة .

### ×××

وهناك ظاهرة كم اتمنى ان لا يتفافل الفنانون عندنا خفاياها هـــي عرض لوحاتهم في المعاهد الثقافية الفربية ، كمعهد الدراسات الانكليزية وجمعية اصدقاء الشرق الاوسط الامريكيين والاخيرة تدلل الرسام اكثر من اللازم وتقدم له قاعتها وتنولى توجيه الدعوات وثمـن الرطبات ... الخ وليس هذا حبا لعيون الرسم العراقي حتى انها قد وجهت الدعوة الى فلان الفنان الكبير وأركبوه مع لوحاته طائرة فخمة واقــام هنــاك معرضا متنقلا ونشرت صوره وهو يرتدي ملابس غريبة ويضع في فمــه غليونا طويلا .. سالوه اسئلة كثيرة لم يعرف بفاذا يرد ، ثم عادوا بـه ثانية ليكون بوقا لهم وهكذا .

هذه التمثيليات الكوميدية تمثل يوميا في اروقة الوسط الفنسي دون ان تعبر جمعية الفنانين العراقيين عن رايها العريح في مثل هسذه الاختلاسات الفكرية ليأخذ بعد ذلك اعضاؤها موقفا محددا فسي شجب هذه المواقف الفردية التي تدل على الانتهازية والسقوط التدريجي في بئر العمالة .

### XXX

وفي الختام اعبر عن تفاؤلي بأعمال الشباب فهي وحدها الوضوح وسط هذه العتمة .

عبد الرحمن مجيد الربيعي

ا مراح المحاومة في فلسطين المجتلة 1977 - 1921

ىفداد

ت ليف الكاتب العربي الكبير غسمان كنفاني

دراسة مسهبة عن نتاج الادباء العرب، من شعراء وقصصين، في الارض المحتلة مع نماذج كثيرة من شعرهم تنشر لاول مسرة • كتاب هام يشير ألى نضال ادبائنافي فلسطين ضلد الظلم والاغتصاب والجريمة •

الثمن ٥٠٠ ق. ل

منشورات دار الاداب