

# 

أجرى المقابلة: سماح إدريس ويسري الأمير

# ع عن فلسطين والشيوعية والقومية والستقبل ·

حين التقينا والدكتور عزمي في ردهة الفندق، كان الرجل يغطّي الكثير من تعبه بلطفه وحسن استقباله. وهذا ما رافقه في حوار الساعتين في غرفته: فالتعب يكد الوجه الأسمر، وينافس أخضر عينيه، لكن ذلك لم يمنعه من الخوض في النقاش، ولم يوقف حدة الفكر ودقة الملاحظة، لتكون النتيجة هذا الحوار الطويل -القصير: فقد كان طويلاً لأن بشارة استفاض في تقديم مفاهيمه حول قضايا القومية والعروبة ونضال فلسطينيي الداخل وتجاربه الذاتية وأفق المستقبل؛ ولكنه كان قصيراً لأن الوقت لم يُسْعفنا للحديث مع عزمي الأديب والروائي.

أُنَّهِيَ الحوار ولم ينته؛ فمن الصعب أن ينتهي نقاشٌ مع أمثال هذا الإِنسان المجبول بالثقافة والنضال والناس والأمل.

الآداب

#### ١ ـ عن المثقف والعمل التنظيميّ

يسري: د.عزمي، أرحّبُ بكَ في بيروت، وشعوري هو أنّك أنتَ مَن يرحّبُ بنا في وطنه الكبير الذي يحمله معه. وأعتمد على هذه الرحابة لأسالَكَ بدءًا من النهاية: متى ترى العُودةَ إلى الوطن؟

- أتوق إلى العودة طبعًا، ولكني لا أرى أفقًا في الوقت الحاليّ لأنّ الظروف التي دعتْ إلى الخروج من الوطن ما زالت قائمةً، بل تفاقمتْ؛ وبات الأمرُ أكثرَ وضوحًا منذ خروجي، من حيث نوعُ التهم المَحُوكة الموجّهة إليّ. إذا تغيّرتْ هذه الظروف، تُمكنِ دراسةُ الموضوع؛ فالأمرُ ليس خيارًا، بل قرارُ بأنْ أسلّم نفسي لمخطط واضح دونما فائدة تُرجى من ذلك. على كلّ حال، سأبدأ، مثلكَ، من النهاية، فأقول إنّ مفهومي للوطن أوسمع، وإنّ عناءَ المنفى - في حالتي كعربيّ وكفلسطينيّ وكمثقّف - وطنٌ هو أحضًا.

#### يسري: الأمر مرتبطٌ إِذًا بوقف الملاحقة القضائيَّة لا غير؟

- ... بوقفها وتغيير طابعها. فقد كنتُ في السابق مُلاحقًا قضائياً، وتعرّضتُ للمَحاكم، لكنني بقيتُ. غير أنّ هذا النوع من التَهم - التي توجّه من دون أيّ أساس أو أدوات للتعامل معها لكونها تُهمًا أمنيةً خارجةً عن قواعد المعركة السياسيّة القضائيّة المُمكِنةً في النضال السياسيّ - لا يترك لي مجالاً للبقاء. والحقّ أنني لا أرى أيَّ فائدة في تسليم نفسي كما ذكرتُ؛ بل على العكس: فكلُّ سجين أمنيًّ أعرفه (أكان «بريئًا» في لغتهم أمْ «مذْنبًا») لم يسلّم نفسته أو لا يسلّم نفسه. وفي اعتقادي أنَّ ما ينتج من تسليم نفسي في هذه الظروف ضررٌ يصيب الحركة الوطنيّة، وهو غباء. وأما ما نتج من خروجي من المؤسسات التي أقمناها، فقد بدا بفضله وكأنّني تنحيتُ جانبًا؛ وهذا ما يُفترض أن يعلم القادةُ في حياتهم وإنْ كانوا مؤسسّين! وبخروجي أُعطيتِ الفرصةُ لـ «التجمّع» بأن يستمرَّ، وللمؤسسات بأن تنمو. إنّ جدليّةَ الأمور وصيرورتَها أثبتتا أنّ الحركة الوطنيّة ليست حركةً عدّة مرّاتٍ عن الترشّح للبرلمان على الأقلّ، إذ قمتُ فيه بكلً ما يمْكن، وباتَ يستنزفني. لكنْ لم يوافقنْ عالى الحركة الوطنيّة خشية «الإسقاطات» وها قد جاء «التنخي» ولم تحصل «الإسقاطاتُ» التي كنّا نخشاها، بل حدث عكسُ ذلك: استنفارٌ للحفاظ على الحركة. وهذا يدلّ على «الإسقاطات» التي كنّا نخشاها، بل حدث عكسُ ذلك: استنفارٌ للحفاظ على الحركة. وهذا يدلّ على رجليها.

أنا مسرور لأنّ هذا الأمر تمّ في حياتي، وبنجاح، وهو في الواقع ما كنتُ أدعو إليه طوال الوقت: بناءُ المؤسسّات، على الضدّ من نزعة «النجوميّة الفرديّة» (التي يشجّعها الجمهورُ قبل أن يلومَ القادةَ عليها). ومن هنا أعتبر أنّي نجحتُ في امتحان الجيل المؤسسّ: أيّعمل ليخلّفَ من بعده جيلاً يحمل الراية، ومؤسسّات تحافظ على النهج والناس، أمْ لا؟ وفي هذا الوضع أتيحت لي أيضاً فرصةُ الاستمرار في العطاء الفكريّ والأدبيّ.

# سماح: وكيف تجسنًد نجاحُ «التجمّع الوطني الديمقراطيّ» بعد غيابِك؟ هل زاد عددُ نوَابه مثلاً؟ هل تطوّر المردودُ الثقافيّ والمادّيّ لبعض مؤسّساته؟

- كان خصومُ «التجمّع» بل بعضُ أصدقائه كذلك، يتوقّعون أن ينهار. لكنّه لم يحافظُ على وجوده وحسب بعد خروجي، بل زاد أصواتَه أيضًا، على الرغم من تعرّضه لحملة تحريضٍ وتخويف لم يسبقْ أن تعرّضتْ لها أيّةً حركة سياسيّة في الداخل. هذا من جهة. ومن جهة أخرى، وبعد معارضة البعض لرأيي في تحصين وضع المرأة في «التجمّع» وتثبيت حضورها في قوائمه الانتخابية النيابيّة والبلديّة، تمّ تبنّي هذا الأمر في غيابي وبناءً على اقتراحي، إذ تمّ انتخابُ امرأة من «التجمّع» للبرلمان؛ كما تمّ تحصينُ ثلث المواقع بالحدّ الأدنى للنساء. أضيفُ إلى ذلك أنّ «أتحاد الشباب الديمقراطيّ» ضاعف قوّتَه، وتضاعفتْ أعدادُه، على الرغم من تعرّض ناشطيه للملاحقة في فترة غيابي. ثم إنّ المؤسسات الحزبيّة ناشطة، وقد عُقد مؤتمرٌ حزبيّ واحدٌ على الأقلّ...

إنَّ مفهومي للوطن أوسع، وإنَّ عناءً المنفى - في حالتي كعربي وكفلسطيني وكفلسطيني وكمثقف - وطنُّ هو أيضًا.

#### سماح: وهل تواصلتَ مع المؤتمر؟

\_ ... مع المؤتمر الأوّل بعد خروجي فقط، وقد كان تنظيميًّ الطابع، ولكنّنا توقّفنا عن التواصل بعد ذلك لأنّنا أردنا أن نتجنّبَ تهمًّا من نوع أنّني «ما زلتُ أدير الحزبَ من الخارج» \_ وهذا غيرُ صحيح، وليس في نيّتي أصلاً: أولاً لأنّه خطأ؛ وثانيًا لأنّني لا أستطيع ذلك من الخارج؛ وثالثًا كي لا يُمنع الحزبُ من العمل! بالطبع، التواصلُ بيننا مازال موجودًا فكريّاً وسياسيّاً وغير ذلك، لأنه مبنيًّ على روابطَ مبدئيةٍ لا تتزعزع.

في العمل السياسي التنظيمي يَصْعب في فترة الد «مؤسسين» أن يبرز «الآخرون.» وفي المؤسسات والشركات عادةً لا يتمكّن مديرٌ عامٌ جديدٌ من إدارتها فعلاً، ما دام مديرُها العامُ القديمُ موجودًا فيها. هذا الأمر لم يحصلْ في «التجمّع» وأنا سعيدٌ بذلك، إذ أرى أنّه لم يكن مُتاحًا بروزُ الشباب بشكل جدّيً إبّان وجودي في الداخل، على الرغم من فسحي المجال أمامهم بشكل واع لا أقول إن خروجى أمرٌ ممتاز، لكنّ علينا أن نرى أيضًا إيجابيّات ما حصل وإيجابيّات المنفى.

سماح: لو أردتُ التنحُي خلال وجودكَ هناك، ما كانوا سيَقْبلون ذلك أصلاً... ـ صحيح، ما كان ذلك مُمكنًا.

# يسري: ما السبب الذي جعل هذه التجربةَ الحزبيّةَ تنجح كمؤسّسة، في حين فَشلِ العديدُ من التجارب المؤسّساتيّة في العالم العربيّ؟

- أتصور أنّ الناحية الذاتية المتعلّقة بنوع الناس المنضوين في هذا النشاط كانت هي الأساس. إنّ متّخذ قرار الانخراط في عمل حزبيّ، إبّان صعود انتماءات عضويّة وشائجيّة وطائفيّة وعائليّة، هو شخصٌ مُنتقًى بالضرورة. ففي فترة «أفول الإيديولوجيّات،» وتراجع فكرة التنظيم الحزبيّ الطوعيّ وكلّ فكرة الأحزاب، وصعود فكرة «المنظّمات غير الحكوميّة» في أوساط اليسار، وابتعاد المثقّفين عن السياسة وكأنّها صارت حكرًا على الحركات الإسلاميّة... في هذه الفترة بالذات لا بدّ أنْ تكونَ نوعيّة أسنياً.

وفي المقابل، فإنّ الظروف الموضوعيّة للأفراد عندنا لا تختلف عنها في أيّ بلد عربيّ. كما أنّ الثقافة السياسيّة القائمة، والمتمثّلة في الانصياع إلى القائد والزعيم، والميّل إلى تحويل الحزب إلى جماعة أهليّة تشبه الطائفة أو العائلة، كلُّ ذلك موجودٌ أيضًا عندنا. لكنّ هناك مجموعةً أخرى من التجارب التي نجحتْ نتيجةً لمقدار الجهد المبذول ووعي الفرد المسؤول بالاستمراريّة، على عكس قاعدة «ومِنْ بعدي الطوفانُ.» والمدعوّون إلى القيام بهذه المهمّة يتعرّضون لإغراء إهمالها: فهي تكلّف جهدًا ووقتًا وأعصابًا وانخراطًا في التفاصيل، وتُبعدُ المرء عن أشياء يحبّها، ولا تعطي مردودًا معنويًا مباشرًا، بل هي ما نسميه «عمل النملة» الذي لا يُنتج فكرًا ولا يَظهر للإعلام عادةً. إنّ الساعات التي تُمْضيها في بيتك وبيوت النشطاء تناقش وإيًاهم قضايا حزبيّة تحضيرًا لمؤتمر، أو تصرّوفها في اجتماع فرع في قرية أو بلدة، كلُّ ذلك لا تراهُ في الإعلام، وإنّ الوقت الذي تستثمره في مثل هذا النشاط التنظيميًّ هو خيارُكَ الذاتيّ كمثقف؛ والخيارُ الذاتيّ الحرّ هو الأساس لأنٌ لا عمل سياسياً أخلاقياً في هذه الظروف بلا تضحية. فالناسُ جميعُهم، كما ذكرتُ، يملكون ميلاً إلى الزعامة، وإلى تحويل التنظيم إلى الظروف بلا تضحية. فالناسُ جميعُهم، كما ذكرتُ، يملكون ميلاً إلى الزعامة، وإلى تحويل التنظيم إلى لأنّ واقع عرب الداخل عنه اعتقادي عندهم الميلاً إلى القمع؛ بل إنّ هذا الميل قد يوجد عندنا بدرجات أكبر إضافةً إلى أنه بقى معزولاً عن تفاعل التيّارات السياسيّة والفكريّة التي عصفتْ بالحداثة العربيّة، إضافةً إلى أنه بقى معزولاً عن تفاعل التيّارات السياسيّة والفكريّة التي عصفتْ بالحداثة العربيّة.

يسري: تتحدَث عن «الميّل إلى الزعامة» وكأنّها نزوعٌ فرديٌّ فقط. ألا ترى أنّ «الشعب» لا يرضَى من مسؤوله إلاّ أن يكون «زعيمًا ونجمًا ومالكَ الحكمة...»؛ وكيف يمكنُ التحصَن من هذه النزعة؛

- سأجيب باختصار لأنَّ هذا السؤال فلسفيٌّ وفكريٌّ واجتماعيَّ. صحيحٌ أنَ الشعبَ يكرَّس هذه النزعةَ بالميُّل (الموروثِ عن الثقافة الدينيَّة) إلى المخلِّص والخلاص، وبالميل إلى إعادة إنتاج علاقة الرعِيّة بالراعى أو الحاكم (التى هي من مخلَّفات الدولة السلطانيّة). لكنَّ ما ضاعَفَ هذا كلَّه هو



لم يحافظ «التجمّع» على وجوده بعد خروجي فحسب، بل زاد أصواته أيضًا.

عبادةً المشهد الإعلاميّ وتسويقُه السياسيّين وكأنهم نجومٌ أشبهُ بلاعبي كرة القدم والفنّانين. أمّا بالنسبة إلى التحصين الاجتماعيّ ضدّ هذه النزعة، فللنقد والنقد الذاتيّ وللنخبة الواعية ضدّ ثقافة القطيع دورٌ أساسيٌّ في هذا التحصين. وقد يكون الأمرُ مثلاً بالمطالبة بمواقف وبرامج وشرح وتحليل والمناسات هوية.» طبعًا لا شيء سلبيًا في الكاريزما القياديّة التي تُسنّهم في تعبئة الناس إذا كان الموقفُ الذي تخدُمه صحيحًا. ولكنْ يجب فضحُ الكذب والديماغوجيا حتى عندما يكرّس الإعلامُ الزعماء نجومًا.. بل بالذات عندما يفعل الإعلامُ ذلك، لأنَ الكذبَ في هذه الحالة بنيوي.

أمّا القائد فيحصّنُ ذاتَه بأمرين: الأوّل، بعدم تعويق بناء المؤسسات، بل بالإسهام في بنائها واحترامها؛ وثانيًا بالمعرفة التي تضعُه في السياق التاريخيّ، وتنوّرُه، فيدركُ حجمه الحقيقيّ بدلاً من الاستماع إلى المُراثِين. وتُمكن هنا إضافة عامل ثالث، وهو وجوبُ تمتّع القائد بروح الدعابة والتهكّم الذاتيّ: فمن يأخذ نفسه بجديّة قاتلة لا يتمتّع بروح النقد الذاتيّ؛ والأمور التي تبدو لبعض القادة جديّة جداً عنعبسون في حضرة المقام والمناسبة، ويستعرضون حرس الشرف، ويسيرون ويتكلّمون بشكل غريب ـ تبدو لمن يتمتّع بروح الدعابة والسخرية أمرًا مثيرًا للضحك، بل مفزعًا من شدّة سخفه!

سماح: يحيرني يا عزمي سؤال: كيف تجد الوقت للخوض في كل ذلك الجهد الحزبي المتواصل؟ حكنت في الحزب الشيوعي في بدايات الشباب؛ والأحزاب الشيوعية تزوِّدك بتجربة كبيرة بالمعنيين السلبي والإيجابي. فبالمعنى السلبي، يصعب أن تتحرّر من أسلوب العمل اللينيني، ولا بد أن تتحرّ من تحويل الإيديولوجيا إلى تدين وحتميّات قد تُفقِدك الحُكمَ الأخلاقي الحرّ على الأشياء \_ وهذه كارثة حقيقيّة على عقليّة الناس وتقافتهم. أمّا بالمعنى الإيجابي، فإنّ هذه التجربة تزوّدك بالحدّ الأدنى من أصول قواعد الانضباط وعمل المؤسسات. إذًا، هذا النشاط لم يكنْ غريبًا عنّي لأنّني انخرطتُ فيه منذ الشباب، وبالتالي لم أحتَج إلى تعلّمه من البداية؛ والخبرة توفّر وقتًا كما تعّلم.

سماح: ألاحظ أيضًا أنّ مواقفك لا تعبّر عن «ثقافة» وحسب، كما قد نجد عند إدوارد سعيد مثلاً. نقرأ إدوارد فيتضح لنا عمقُ ثقافته، وتراكمُ القرّاءات من خلفها؛ ونقرآك فنشعر \_ إضافةً إلى نيْنك العمق والتراكم \_ بوجود مُحاور أمامك: تجيبه وكانه يسألك من دون أن نقرأ سؤاله، وتناقش أفكارَه المتغلغلة في ثنايا ما «تُجيبه» به. الكتابة عندك تنطلق من حوارات ونقاشات حزبية وغير حزبية جَرَتْ بالتاكيد، لا من كتب قرأتها وحسب.

- حبداً لو تجنبنا المقارنة! أقرأً كثيرًا، وبلا توقف، وبعدة لغات. ولكنّ التجربة الحياتيّة، لا القراءات وحدَها، تشكّل مصدرًا لمواقفي هي الأخرى. عندما كنتُ أكتبُ مقالاً أسبوعيًا كنت أنتجُ كتبًا أيضًا، وأعمل في مؤسسات عديدة (حزبية وغير حزبية)، وأنشطُ برلمانيًا. مَنْ عرفني في قطاع واحدٍ من هذه القطاعات لم يخطر في باله أنني أعمل في الأمور الأخرى. وهذا الأمرُ أفادني، لكنه أضرً بي في الوقت ذاته: إذْ كان من الصعب في الأماكن المختلفة هذه أن تُقبَل كما أنت، كما أنّ علاقاتي المتعددة بعوالم متباينة غير متواصلة بالضرورة عقدت حياتي فعلاً. إنّ إدراك أهمية العمل السياسيّ ناتجٌ من تجربة سياسية طبعًا، كما أنّه ناتجٌ من إدراك فكريّ وأخلاقيّ. ولكنك لا تستطيع أنْ تقومَ بعمل سياسيّ من خلال المقال وحده: كما أنّه لا يسعك أن تقومَ بذلك من خلال جمعيّات مموّلة بموجب أجندات غربية تعمل على تخريب البديل الديمقراطيّ في مجتمعاتنا وتترك العمل السياسيّ للحركات الدينيّة. أنت بحاجة إلى تيّار سياسيّ منظم؛ وهذا أمرٌ صعب ومستهلِكُ للوقت؛ كما أنّ التعامل مع كافة الأمور بحاجة إلى تيّار سياسيّ (علمًا أنه طوعيّ)، وأنّك لهذا لا تستطيع أن تذهبَ إلى مكتبة الجامعة يوميّاً مثلاً. عليكَ أنْ تقبلَ بوضعك، فتقتنعَ بأنْ هذه المهمّة (السياسيّة مثلاً) هي عملُ بدوام كامل، وأنّ المهمّة الأخرى (الثقافيّة) هي أيضًا عملٌ بدوام كامل، فكانك عاملٌ يعمل بوظيفتين أو ثلاث إلمُعيل أسرتَه.

في السنوات الأولى كان العملُ التنظيميّ يستهلكُ الكثيرَ من الوقت. لكنّه صار أخفّ لاحقًا، وبشكلٍ تدريجيّ. وفي آخر سنتين من وجودي في «البلد» بات العملُ الحزبيّ والبرلمانيّ أقلّ، وكان واضحًا

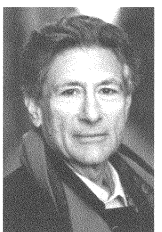
لا تستطيع أن تقوم بعمل سياسي من خلال المقال وحده، ولا من خلال من خلال جمعيات ممولة بموجب أجندات غربية تعمل على تخريب البديل الديمقراطي

أنّني أسلّم الكثيرَ من المسؤوليّات إلى قياديين أخرين. والوقت والتجربة هما اللذان سيُثبتان من كان جديرًا بالثقة ومن لم يكن.

وفي السنوات الأولى كان الوقت مكرسًا للشأن العام، بما يتضمنه من نوم خارج المنزل، وإهمال للحياة العائلية، والقيام بما لا تُحبّ. هذا هو النضال ببساطة، وإذا لم ينخرط فيه المثقفون فمن يقوم به به اعتقد أنّ بإمكان المثقف في باريس أو نيويورك أن يترفع عن العمل السياسي التنظيمي، بما فيه الحزبي؛ أما في بلادنا، فالترفع خطا لأنّ النخب قليلة جداً، وإذا تعالت عن العمل الحزبي فسيتحول إلى شؤون أسر وبيوتات سياسية. وفي هذا تجد عند المثقفين العرب فكرة مغلوطة ففي رأيي أن المثقف العضوي لا يكتمل إنْ لم يتورط في العمل السياسي. وإذا كان المثقف غير متورط في العمل السياسي، فماذا يفعل النخب العربية ليست واسعة وكبيرة حتى يحصر المثقف اهتمامه بأمور أخرى غير العمل السياسي.

أما ما تذكرُه يا سماح بالنسبة إلى الصديق الراحل إدوارد (وكنتُ أعرفُه مثقفًا كبيرًا)، فقد كنت الاحظ فعلاً أنّ ما يقوله مبنيُّ في الأساس على القراءة. أمّا حين نصل إلى السياسة، فقد كان ما يقوله لا يخلو من سذاجة تتضمن تكبرًا وتعاليًا تنويريًا يشْمل الاعتقاد بأنّ قول الأشياء الصحيحة هو ما يجعلُها تحصل بشكل آليّ. وذلك أشبه بالتبشير، بل هو أقلُّ منه: فالواعظُ أو المبشرُ أكثرُ تسييسًا لأنّه يخاطبُ جمهورًا ويتفاعلُ معه؛ أمّا في حالة السذاجة السياسية فيكاد من يمارسها يعطي أوامر و«علامات» للواقع خطاً أو صوابًا. إنّ هذا الموقف لا يقلّلُ من أهمية فكر إدوارد سعيد وثقافته، لكنّنا كنّا نشعر [بما ذكرتُه سابقًا] في حديثنا إليه أو عندما يكتب المقالات السياسية.

هنا أيضًا أُشير إلى مَيل البعض إلى التعامل مع إدوارد وكأنّه مثقّفٌ عربيّ يعيش في المهْجر (الولايات المتحدة). غير أنّ هذا لا ينطبق عليه في واقع الأمر، ولا ينطبق عليه تعبيرُ «السباحة بين الثقافات» لأنّ ثقافتَه غربيّةٌ في الأساس. فلو كان إدوارد في فلسطين ما كان سيكتفي بالمثقّف الذي عرفناه. ولكنه كان ذا دور عظيم كمثقّف أميركيّ. ومن ناحية أخرى، فلو كان مثقّفًا عربيّاً في الأساس، لضمن الاستشراق كمّاً أكبرَ من القراءات العربيّة والثقافة العربيّة، وزاوية نظر أخرى، وربّما كان سيكون أكثرَ تقديرًا لجهد بعض المستشرقين وإنْ حافظ على المنطلق القيّميّ والمنهج النقديّ نفسه من الاستشراق. لكنْ، وكما أنّ أحد جوانب النقص فيه هو عدمُ الاطلاع الكافي على المقافة العربيّة الإسلاميّة، فإنّ إحدى إيجابيّاته ومصادر قوته هي أنّه كتّبَ ضمن الخطاب الجامعيّ الغربيّ وفي نقده في أن معًا. أما أنا فمثقّف عربيّ فلسطينيّ، ومع ذلك فإنّ الامتحان لكتاباتي الفكريّة يجب أنْ يَخضعَ لمُقاييسَ فكريّة ونظريّة، لا لأمور أخرى. وهذا ما أملُه. فكتابي، مساهمة في نقد المجتمع المدنيّ، صدر قبل دخولي ساحة العمل الحزبيّ البرلمانيّ، واستُقبل بحفاوة بالغة من فيل المختصيّن بتاريخ الفلسفة والأفكار السياسيّة.



لو كان إدوارد في فلسطين ما كان سيكتفي بالمثقّف الذي عرفناه.

#### يسري: إذًا، عندما اضطُّررتَ إلى الانخراط في العمل الحزبيّ اضطُّررتَ إلى تأسيس حزب.

- صحيح. كان علينا أنْ نبدأ كلّ شيء من جديد. وطبعًا شكّل هذا تحديًا هائلاً، ولكنّه ليس مخيفًا. وأنا أسرد أفكاري هنا ولديّ فكرة عمّن يقرأ الآراب، وأحسن الظنّ بكيفيّة تقييم جمهورها لما أقول. لقد اضطررنا إلى تأسيس حزب وأنْ نبدأ من جديد. وكنّا نحتاج الى تأسيس مركز أبحاث، فأسسناه: وإلى إنشاء صحيفة، فأنشأناها؛ وإلى بناء جمعيّات متخصّصة (معروفة حاليّاً) وغير خاضعة اللشروط الغربيّة وتكاد لا تتلقّى تمويلاً، فبنيناها. وقد حدث ذلك منذ بداية الانتفاضة الأولى، ومنذ أنْ بدأت التدريس في جامعة بيرزيت. فكما ترى لم نولدْ أبناءً لقادة حزبيين أو سياسيين، ولم نولاً وعندنا صحيفةً أو مؤسسات. لم تكن موجودةً، فكان علينا أن نُقيمها.

سماح: استكمالاً لهذه النقطة أقول إنني أجد تباعدًا كبيرًا في وطننا العربي، بشكل خاص، ما بين المثقفين من جهة، والناشطين سياسياً من جهة ثانية. وقد يَبلغ هذا التباعد تخوم كراهية السياسيين للمثقفين، وتقديسهم لـ «الشعب.» أنت يا دكتور قد تشكل نموذجًا للمثقف العضوي، أو للمثقف الناشط سياسياً، وبخاصة في سنوات وجودك في فلسطين. فكيف يمُّكنُ أن نعيد

إنتاجَ صورة المثقّف العضويّ ونرْدمَ ـ ما استطعنا ـ الهوّةَ القاتلةَ، التي لا يَحْتملها وضعُنا العربيّ البائسُ أصلاً، بين العمل السياسيّ والإنتاج الثقافيّ؛

ـ لا أستطيعُ أن أزايد على العالم العربيّ؛ فالعملُ السياسيّ فيه أصعبُ وأسهلُ [من العمل في فلسطين 28] في الوقت نفسه. هو أصعب لأنّ ظروف القمع أكبر، وإمكانيّات العمل أقلّ، والحريّات أشد تقييدًا (ولاسيّما على صعيد حريّة الرأي والكلمة). وهو أسهلُ لأنّ أفق التطلّع والتطوّر عندنا في الداخل كان أضيق فأنْ تنشيئ حزبًا عربياً ديمقراطياً في دولة غير عربيّة ومن دون أفق الوصول إلى الحكم، وإنْ نظريّاً، ناهيك بالحفاظ على الهويّة العربيّة في ظروف إسرائيليّة تؤسرلُ الاقتصاد والحاجات وسنبلً سدّها... كلُّ ذلك شكل صعوبةً غير موجودة في العالم العربيّ، هي صعوبةً طرح مشروع شامل.

والأهم من ذلك أنه تمّ القضاء عندنا على الريف التقليديّ من دون نشوء مركز مُدُّنيّ، لأنّ المدن صهيونيّة والحزب الحديث يحتاج إلى مركز مدينة، إلى أفراد، ولا يستطيع أنْ يقوم على عشائر لأنّه اتّحاد طوعيٌّ بين أفراد. نحن انطلقنا من مجتمع ريفيّ غير زراعيّ، يفتقر إلى الزراعة كنشاط اقتصاديّ حقيقيّ، وتحول إلى مراكز ريفيّة للعمل اللّجور. وهذا أشبه بأحياء الفقر في المدن، لكن من دون مدن! وقد تعاملتُ مع هذا الموضوع بتوسيّع في كتابي: الخطاب السياسيّ المبتور. وكما كان هذا التحليل ضروريّاً لفهم طبيعة التحرك، فقد شكّل زاويةً جديدةً في التحليل الاجتماعيّ للمجتمع العربيّ في الداخل.

من المهمّ أنْ يعُلم الزملاءُ المثقّفون العربُ أنْ لا أُفق لتطوّر ثقافيّ حقيقيّ من دون مشروع سياسيّ، وأنّهم «لا يُسدُون معروفاً» للسياسة بعملهم على مثل هذا الشروع لأنّ وجوده مسالةٌ مصيريّةٌ لتطوّر الثقافة العربيّة نفسها.

#### ٢ ـ عن «الشيوعيّة» و«القوميّة» وما يتجاوزهما

#### يسري: ما هو البرنامج الذي لم تلاقه في الحزب الشيوعيّ وأوجدْتَه في «التجمّع»؟

البرنامج في الحزب الشيوعي كان، في حد ذاته، مشكلة! فقد تَضمَنَ دولةً يهوديّةً ودولةً فلسطينيّةً في الضفة والقطاع (وهذا الطرح نفسه جاء متأخّرًا)، ولم يعرّف مفهوم المساواة في دولة المواطنين، ولم يعرّف الحقوق القوميّة للعرب كسكّان أصليين، واعتبر نفسته في دستوره «حزبَ الوطنيّة الإسرائيليّة والأمميّة البروليتاريّة،» وغير ذلك من الأمور.

لكنّ المشكلة مع الحزب الشيوعيّ لم تكنْ في البرنامج فقط. ففي مرحلة مبكّرة من شبابي، قررت أنني لم أعُد مستعداً للبقاء فيه، ولو لم تسمح الدولة الإسرائيليّة لحزب آخرَ بأن ينظم نفسه . فلقد وصلت إلى قناعة عميقة، وهي أنّ الفَرقَ بين النظام الشيوعيّ والأنظمة السموليّة الأخرى ضئيل؛ إنّه فَرقٌ في القيم الأصليّة التي تأكلتْ، لا في الممارسة . كما أنّ الادّعاء بأنّ القيم يمْكن أن تخدمَها الأساليب نفسهها \_ وإنْ كانت قيمَ سعادة الإنسان \_ يُنشئ نظامًا شموليّاً مُماثلاً . ومع الستالينيّة، عمَّرَ هذا الادّعاء مدّةً أطولَ، ولعب دورًا أخطر، وأدّى إلى ضحايا يفوقون ضحايا النازيّة التي لم تستطع أنْ تنشئ دينًا جديدًا واختفت كأنها لم تكن . وكما ذكرتُ ، فإنّ الجاذبَ لشابً مثلي إلى الشيوعيّة قد كان القيمَ الأصليّة التي على أساسها قامت الإيديولوجيا الشيوعيّة، فماذا يتبقّى منها الشيوعيّة قد كان القيمَ الأصليّة التي على أساسها قامت الإيديولوجيا الشيوعيّة، فماذا يتبقّى منها في ما سمّاه لينين «الشيوعيّة العلميّة» ثم في الدولة الشموليّة؟!

# سماح: لكنّ هذا قد ينطبقُ على القوميّة، فأنتَ...

- لا، هذا ينطبق على التيارات الفاشية! كما أنّ ما قلتُه آنفًا لا ينطبق على الماركسية، بل على الأحزاب الشيوعية. هناك نقاشُ فكريّ مع بعض تيارات الماركسية، لكنّ الماركسية لا تشكّل مشكلةً من هذا النوع، وتبقى بالنسبة إليّ أحد المصادر الفكريّة الرئيسة، ولا سيّما في النظريّة الاجتماعيّة وفي نظريّة التاريخ. غير أنّ الشيوعيّة كادت أنْ تكوِّن دينًا جديدًا؛ وهذا ما لم تنجح النازيّة [نفسئها] فيه: فقد بقيتْ محاولاتُها لإقامة دين جديد موضوعًا للسخرية، وهنالك دراسات تبيّن أنّ التوتاليتاريّة لم تدخل في عمق الحياة اليوميّة في ألمانيا، وقد هُزمَتْ في النهاية ولم تتركْ أثرًا. وأما النظام الشيوعيّ، فلأنّ قيمه (كالمساواة والحريّة) أرقى وذات صبغة كونيّة، فقد دام فترةً أطول، وانضمّ إليه الكثيرون للأسباب الصحيحة؛ ومنهم

لا أفق لتطور ثقافي حقيقي من دون مشروع من دون مشروع سياسي، والمثقفون معروفاً» للسياسة معروفاً» للسياسة بعملهم على هذا المشروع لأن وجوده مسائلة مصيرية تتطور الثقافة العربية نفسها.

مَن قضى في سيبيريا وغيرها؛ ومنهم مَن عاش في الغرب والعالم الثالث، لا في ظلّ الأنظمة الشموليّة ذاتها، فكان لديه هامشٌ لخداع الذات حول ما يجري لأنّه لم يعش في ظلّ هذه الأنظمة.

كان ذلك استنتاجي المبكّر كشاب، إذًا. وقد اعتمدتُ في سبيله على قراءاتي لماركسيين مثل روزا لوكسمبورغ ولوناتشارسكي، وعلى محاكمات بوخارين، ثم كتابات أيزيك دويتشر عن الستالينية، وكتابات أخرين في نقاشهم مع لينين، ثم قراءاتي له «مدرسة فرانكفورت» ولا سيّما هوركهايمر وماركوزه، وعلى نقاشات روجيه غارودي مع المكتب السياسيّ للحزب الشيوعيّ الفرنسيّ قبل أن يتركه. ثمّ جاءت تجربتي في ألمانيا الشرقيّة، فوجدتُ النظام، بلا مبالغة، أسواً مما استنتجتُه من القراءة. وقد استغربتُ كيف لعاقل أن يرى هذا، ثمّ يعود ليدافعَ عنه، وهو يعرف أنّه يكذب! لقد كانت الفلسفةُ التي اكتشفتُها بلا أخلاق (ethics)، ولا أعرف ما هي الفلسفةُ المجرّدةُ من الأخلاق! والقولُ «إنّ الأخلاق نسبيةٌ طبقيّةٌ حسب المسلحة» يعني كارثةً حضاريّةٌ وتشويهًا فظيعًا. إلاّ أنّ الأهمّ من هذا الإشكال الفلسفيّ كان الاعتقاد الشيوعيّ السائد بأنّ الديمقراطيّة «تقليعةٌ برجوازيّة،» بينما رأيي كان أن الاشتراكيّة غيرُ ممكنة بلا ديمقراطيّة، وإلاّ تحوّلتْ إلى رأسماليّة دولةٍ فاسدة وبيروقراطيّة وغير مُنتجة. وكنتُ في تلك الفترة قد باشرتُ قراءةَ أمثال الفرد روزنبرغ (عن تاريخ الديمقراطية)، الذي نظر ألى ماركس من زاوية كونه ديمقراطيّاً متأثرًا بالحركة الديمقراطيّة الفرنسيّة.

من ناحية أخرى، كان مهماً لي، كشابً، الصدامُ السياسيُ مع المسألة القوميّة داخل الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ، وكان ذلك مبكّرًا، أيْ قبل البريسترويكا والانهيار بسنوات. فقد خَلّفَ موقفُ الحزب من المسألة القوميّة جروحًا في فترة «طفولتي السياسيّة»: فحقُّ العودة لم يذكرُه الحزبُ قطّ، بل كان أوّلَ من ذكّرَ مرارًا بحقّ العودة في الكنيست الإسرائيليّ (منذ العام ١٩٤٨ وحتّى العام ١٩٩٦) هو ممثّلُ «التجمّع الوطنيّ الديمقراطيّ،» وكان هو أيضًا أوّلَ مَن لفظَ كلمةَ «نكبة» في بروتوكولات البرلمان. ولا نقول ذلك لتسجيل إنجاز شخصى بل ليُدركَ القارئ عمقَ الفارق السياسيّ بيننا في حينه.

ومن نقاط الخلاف مع الشيوعيين الإسرائيليين رهانُهم في البداية على المشروع الإسرائيلي كمشروع «اشتراكيّ» وكنظام «تقدّميّ،» في مقابل الرجعيّات العربيّة. لم يكن نقاشُنا معهم للتسليّة، ولا كانًّ يجري تكبِّرًا أو ترفِّعًا، بل كان عاطفيّاً وجدانيّاً إلى حدٍّ كبير، لأنّه وقع مع جيل من الآباء، ومنهم والدى. فوالدى كان ناشطًا شيوعيًّا قديمًا، وكان مثقَّفًا وقارئًا؛ وخلافًا لما نُشر، فإنه لم يكنْ قائدًا حزبيًّا، بل مناضلٌ نقابيّ. وبوصفه عضوًا في اللجنة القوميّة فقد دافع عن قريته بالسلاح ضدّ عصابات الهاجاناه؛ لكن جيش الإنقاذ ألقَى القبضَ عليه وهو يوزِّعُ مناشيرَ «عصبة التحرّر الوطنيّ» التي ضمّتِ الشيوعيين العربَ ودَعَت إلى قبول قرار التقسيم وتنفيذه، كما دعَتِ الجيوشَ العربيّة إلى الانسحاب. والمهمّ أنّ المنشورَ ذاته دعا الفلسطينيِّين إلى البقاء في بيوتهم، خلافًا لموقف الأنظمة المُتساهل مع خروجهم ريثما يتحقّق النصرُ ضدّ الصهاينة. كلّ هذا تمّ بعد خطاب غروميكو في الأمم المتحدة الذي أيَّدُ التقسيم، وقد كان الشيوعيون ضد قرار التقسيم قبل الخطاب بليلة واحدة! وطبعًا، أطلقَ جيش الإنقاذ سراحه مع إخوانه في ما بعد. ولم يكن والدى في الحزب الشيوعي الفلسطينيّ بل في عصبة التحرّر الوطنيّ، وقد انتمى إلى جيل اعتبَرَ هذا الموقف إلى جانب السوڤييت أهمَّ نضال ممكن، وكان ورفاقه مستعدّين للتضحية بحياتهم لأنّهم رأوًّا أنفسَهم جزءًا من مشروع كونيٍّ اشتراكيٍّ صاعد. وفي نهاية الأمر، كان عليه أنْ يناقشَ قناعاتِه هذه مع ابنه، لذلك كان نقاشًا عاطفيًا. وتستطيع أنْ تتخيّلَ موقفى من ذلك، مع محبّتى لأعضاء ذلك الجيل، ومن دون تخوينهم طبعًا: فأخطاؤُهم نسبيّة، وهم لم يحْكموا بلدًا. طبعًا هم مازالوا يؤكّدون الآن «أنّ الأيّام أَثبتتْ صحّةَ» موقفهم بقبول التقسيم في حينه، ولكنّ ذلك كان موقفًا خاطئًا في رأيي. وكان يجب أن يكونَ مطلبُهم هو أنْ يحاربَ العربُ الصهيونيّة، لا أن ينسحبوا من مواجهتها؛ وأنْ يرفضوا قرارَ التقسيم، لا أن يقبلوه (وليس صحيحًا أنهم لو قبلوه لنفَّذتْه إسرائيلُ أصلاً). وكملاحظةٍ شخصيَّةٍ، فإني أعتقد أنَّ والدي توفّي وهو على رأيي.

سماح: بعد استطرادك البليغ عن الشيوعيين أعود إلى ملاحظتي، وهي أنكَ تحدُثتَ، في غير مناسبة، عن مشكلتك الجذريّة مع القوميّة...

- ليس مع القوميّة بل مع الإيديولوجيا القوميّة التي انتشرتْ عربيّاً أيضنًا، وسأشرحُ لك ذلك بعد الانتهاء من الإجابة عن سؤال يسري السابق! إذًا، الصنّدامُ الأوّلُ [مع الشيوعيّة] كان مع فكرها



لماذا أرفع، أنا الفلسطينيّ المحتلّة أرضُه، علمًا إسرائيليّاً في احتفالات الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ؟

الفلسفيّ، ولا سيّما الأخلاقيّ الفلسفيّ؛ فلم أتمكّنْ من تقبّل أنّ الأخلاق هي مصلحة «الطبقة،» التي تحوّلتْ إلى مصلحة الجماعة العصبويّة (وكأنّنا في حركة باطنيّة!). ولم أر الأخلاق انصياعًا إلى حتميّات الطبيعة والتاريخ، كما ورد في «الشيوعيّة العلميّة،» بل هي عكس ذلك: إنّها ما يحرّر النفسَ الإنسانيّة بفصل الحريّة عن الضرورة. وهذا الأمرُ بالنسبة إليّ هو كالحدّ الفاصل بين الخير والشرّ، ولا نقاشَ فيه. فالحسمُ الأخلاقيّ حسمٌ حرِّ، وإلاّ فلن تقوم مجتمعاتٌ بشريّةٌ تستحقّ الذكر، ونكونَ همجًا. وهذا ما أعدُّه الجانبَ التنويريّ في الفكر السياسيّ.

أمًا الصدام الثاني مع الشيوعيّين فكان، كما ذكرتُ، يدور حول القضيّة القوميّة، وعدم فهمهم لأهميّة البُعد الحضاريّ الإسلاميّ أيضًا. وهذا الخلاف لم يكن نظريّاً؛ فقد صدرتْ تصريحاتُ وأبحاثُ لهم تحمّل هذا الموقف. والأهمُّ من ذلك كان قيامهم بممارسات واضحة تنفى وجود أمّة عربيّة.

وكان ثمة خلافٌ مع الشيوعيين حول القضيّة الوطنيّة أيضاً. فقد كانوا يروْن أنّ التقسيم هو الحلُّ الواقعيُّ الوحيد لانسحاب الاستعمار البريطانيّ، ثمّ حولوا «الحلَّ الواقعيُّ الوحيد» إلى أمر فكريُّ مبدئيّ هو: «حقُّ تقرير المصير للشعبين،» و«مبدأُ دولتين لشعبين» الذي يهتفون به حاليّاً في اجتماعاتهم. ولم يكن دافع الشيوعيّين العرب، على الأقلّ عند موافقتهم على قرار التقسيم، مبدأ «دولتين لشعبين،» بل الواقعيّة السياسيّة وأولويّة خروج الإنجليز؛ لكنْ تمّ تبنّي العنصر الصهيونيّ في الفكر الشيوعيّ، الأمرُ الذي جعلهم يؤيّدون قانون العودة الصهيونيّ في البرلمان، ويعتبرون الاستيطانَ الكولونياليّ مسألةً «حق تقرير المصير للشعب اليهوديّ»!

ثمّ كان موقفهم من عبد الناصر حين لم يكنْ على وفاق مع السوڤييت؛ ومن ثم موقفهم في قرارات ومؤتمرات الحزب من المقاومة الفلسطينيّة التي اعتبروها - حين نشوئها - حركات برجوازيّة صغيرة وفاشيّة الطابع. وفي هذا السياق لا أُغفل بعض الأمور الرمزيّة أيضًا، كوقوفهم عند عزف «نشيد هاتيكفا» [النشيد الوطنيّ الإسرائيليّ] في افتتاح المؤتمرات، أو قول دستورهم إنّ الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّة والأمميّة البروليتاريّة!

هذه هواجسُ شابً في السابعة عشرة من عمره، جاء إلى الحزب الشيوعيّ بشكل يكاد يكون طبيعيّاً من البيت، ولأنّه لم يكن ثمة خيارٌ حزبيٌ آخرُ أمام اندفاعه الوطنيّ، إذ مُنِعَتْ في حينه التنظيماتُ العربيّةُ، فاكتشفَ أنّه ملزمٌ برفع العلم الإسرائيليّ في الأوّل من آيّار! أنا الفلسطينيّ، المسلوبةُ أرضُه، ملزمٌ برفع العلم الإسرائيليّ، أو السير خلفه في مظاهرة؟! ثمّ يقولون إنّهم [الشيوعيين] حافظوا على اللغة العربيّة هناك، علمًا أنّ العربيّة لم تكن في خطر الانقراض يومًا: فتعليمُ الإنسان العربيّ كان، منذ اليوم الأوّل في إسرائيل، باللغة العربيّة، لأنّ إسرائيل لم ترغب أصلاً في دمج العرب! وإذا كان الحزبُ قد أعطى منبرًا لبعض الأدباء العرب (وهذا صحيح)، إلاّ أنّه اضطلعَ بمهمةَ تاريخيّة خطيرة، هي تكييفُ العرب في إسرائيل مع وجود هذه الدولة ومع وضعهم الجديد. ومن هنا امتلأتُ بالرفض حتى الانفجار، وتبلورتْ مواقفي أكثرَ فأكثرَ في الحركة الطلابيّة في الجامعات والنقاشات والتجربة، ثمّ في نقاش الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة وأخطاء التيّار القوميّ العربيّ… إلى والنقاشات والتجربة، ثمّ في نقاش الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة وأخطاء التيّار القوميّ العربيّ… إلى وصلتُ إلى طرحى هذا.

أما بالنسبة إلى سؤالك يا سماح حول القوميّة، وبالعودة إلى كتاباتي مثل: مساهمة في نقد المجتمع المدنيّ والمسألة العربيّة، ومؤخّرًا كتاب أن تكون عربيّاً في أيامنا، فإنه يمْكن تلمّسُ فكر جديد. ففي اعتقادي أنّه يتمّ التعاملُ مع القوميّة كانتماء حديث يسيّسُ الثقافة، وأساسئها اللغة. وإنني أود أن أرسم خطاً أحمر عند تحويل القوميّة إلى إيديولوجيا اجتماعيّة، مثل أنْ يكونَ الموقف من المرأة موقفاً قوميّاً، فماذا يعني هذا؟ إنّ هذه الممارسة تحوّلُ القوميّة إلى إيديولوجيا شموليّة، أو إلى تقاليد أهليّة فولكلوريّة من النوع الذي يستنتج من «روح الشعب» مؤقفاً متعلّقاً بالعامل وبالمرأة وبالذكوريّة... إلخ. هنا أرسم الخطَّ الأحمر: المشكلةُ ليست في القوميّة، بل في تحويلها إلى منظومة إيديولوجيّة لديها أجوبةً عن كافة القضايا. إنّ تحويلَ الثقافة إلى قوميّة، ومنها إلى أمّة، هي خطوةٌ كبيرةً في التاريخ تكون اللغةُ فيها هي الأساس. هنا وَجَبَ التحديدُ: هل أنتَ قوميّ ديمقراطيّ، خموميّ فاشيّ، أمْ قوميّ اشتراكيّ، أمْ غير ذلك؟ أرى أنّه حالَ التحويل من قوميّة إلى أمّة ذات سيادة، وَجَبَ أنْ تصبح هذه الأمةُ أمّة المواطنين بغضّ النظر عن قوميّاتهم. من هنا أبحث في سيادة، وَجَبَ أنْ تصبح هذه الأمة أمّة المواطنين بغضّ النظر عن قوميّاتهم. من هنا أبحث في سيادة، وَجَبَ أنْ تصبح هذه الأمة أمّة المواطنين بغضّ النظر عن قوميّاتهم. من هنا أبحث في

الحزب الشيوعي أعطى منبراً لبعض الأدباء لبعض الأدباء العرب، إلا أنه اضطلع بمهمة خطيرة هي تكييف العرب في إسرائيل مع وجود هذه الدولة ومع وضعهم الجديد

الديمقراطيّة والعلمانيّة والاشتراكيّة وغيرها، لا بوصفي قوميّاً بل كباحث بأدوات علميّة، وكديمقراطيّ يؤمنُ بالعدالة الاجتماعيّة. إنّ رفض تحويل الفكر القوميّ إلى إيديولوجيا شموليّة هو ما يميّزنا كقوميين ديمقراطيين ذوي نزعة مساواتيّة نأخذها من تراث اليسار وتقاليده وفكره ونطورها (كما طُورَت الليبراليّة من ليبراليّة اقتصاديّة إلى حقوق سياسيّة وفصلت عن النيوليبراليّة). ولا أرى مانعًا (بل أرى واجبًا) في تبنّي فكرة العدالة الاجتماعيّة، أو الفكرة الديمقراطيّة الليبراليّة، وتطويرهما. ففي الفكرة القوميّة في حدّ ذاتها، لا جوابَ عن سؤال المساواة والعدالة الاجتماعيّة وغيرهما؛ وإذا حاولنا مثلاً إيجاد جواب «قوميّ خالص» لقضيّة المرأة، من دون فكر ديمقراطيّ أو تقدميّ، فلن يكونَ أكثر من فكرة ذكوريّة تتحدّث عن «دور المرأة القوميّ في الحمّل أو في دعم الرجل في الدفاع عن الوطن»! ولا تنسَ أنّ الفكر القوميّ لا يعتمد على نصّ يؤسسّ لأصوليّة، أو يُتيح عبر إعادة قراءته ـ استنباط أحكام ومعايير جديدة، كما قد يحصل مع الفكر الدينيّ.

إذًا، ما إنْ تَحسم المسئلةَ القوميّةَ كنهج حديثٍ في تنظيم المجتمع، فيجب ألا يستحوذَ عليكَ الموضوعُ في كلّ مسئلة. عليكَ أنْ تفكّر بالديمقراطيّة كديمقراطيّ، وبالعدالة الاجتماعية كمن يؤمِنُ بها، وعليكَ تطبيقُهما في هذا الإطار السياسيّ القوميّ وفي إطار الحضارة الإسلاميّة \_ هذا الإطار الذي ما لم تحقّقُه الشعوبُ العربيّةُ، في الوعي على الأقلّ، فسوف تبقى فريسةَ التخلّف من جهة، والتدخّلِ الاستعماريّ من جهة أخرى.

### يسري: بتعريفك، القوميّة هي انتماءٌ ثقافيٌّ ينتمي إليه الناس طوعًا...

ـ لا، ليس طوعًا... ولكنّنا لا نولدُ فيه كهويّة، بل كمعطًى لغويٍّ ثقافيًّ بيئيِّ... الخ. غير أننا نحوّله إلى قوميّة تسعى إلى التحوّل إلى أمّة؛ فالأمّة تُبنى، والهويّاتُ تُبنى.

### يسري: بتعريفك أيضًا تقول إنّ القوميّة العربيّة الحديثة تشمل تسييسًا للانتماء الثقافيّ وتشكّل جماعةً مُتخيّلةً مثلَ كلّ القوميّات. هل تشرح مفهومَ «الجماعة المتخيّلة»؟

- ذكّرتني بأحدهم، كان ينتقدني لأنّني أقولُ عن العرب إنّهم جماعة متخيّلة (يضحك). هذا تعبيرُ تمّكنُ تسميتُه «استعارةً علميّة.» وقد وَرَدَ في كتاب صغير لبينيدكت أندرسون، غير أنّ فيه أكثرَ من «لمعة،» علمًا بأنّ الرجل مختصُّ بقوميّات شرق أسيًا، لكنّه يكنّ شعورًا طيّبًا للعرب. وقد سنحتُ لي فرصةُ كتابةِ مقدّمةِ الترجمة العبريّة، وقد ذكر (في مقدّمة الطبعة الثامنة على ما أعتقد) أنّه مسرورُ بذلك لأَنني فلسطينيّ، ومؤخرًا كتبتُ مقدّمةَ الترجمة العربيّة. مفارقاتُ غريبةٌ، أليسَ كذلك؟

وبالعودة إلى موضوعنا، فبينيدكت أندرسون لا يقول إنّ القوميّة متخيَّلة، بل يعتبرها حقيقةً واقعيّةً. ويذْكر أنّ فعلَ الانتماء هو فعلُ تخيُّل القوميّة كجماعة (community) لا كمجتمع (society). أندرسون يميّزُ بين جماعتين بشريّتين لغرض كتابه: بين الناس الذين تعْرفُهم مباشرةً (face to face (community)، وهم الأهلُ والعائلةُ الممتدّةُ وسكّانُ المنطقة إلخ، أيْ كلّ مَن تعتبرُه مألوفًا وحميمًا؛ وبين المجتمع المركّب من أفراد لا تعرفُهم، وليس ما يربطهم علاقةً شخصيّةً بل أمورٌ أخرى. ولكي تنتمي إلى مجتمع لا تعرف أفراده، عليك أن تتخيّلَه جماعةً (community)؛ ومن هنا سمّاه أندرسون «جماعة متخيَّلة» (imagined community). إنها «لمعةٌ» عبقريَّةُ لتفسير الانتماء، ولكنْ أُسيَّءَ فهمُها، ولا سيّما عندما انتشرَ الكتابُ في أوساطٍ غير مختصةٍ تَفْهمُ «التخيّلَ» على أنّه عكسُ الحقيقة، في حين أنه عمليَّةُ تشكيل هويّةٍ لا من لاشيءٍ بل من مكوّناتٍ قائمةٍ بالفعل. ولا أعتبرُ أنّ هناك تصويرًا أو تعبيرًا لهذا الرابط بين الناس، الذي يجعلهم يدمعون ويقفون للعلِّم ويُستشهدون، أفضلَ من صورة تخيّل المجتمع والوطن كأنّه جماعةٌ أهليّةٌ. وإذا كان العالمُ العربيّ يتألّف من أكثر من مئتي مليون إنسان، فهذه طبعًا ليست جماعةً أهليَّةً، ولا أستطيع أنْ أعْرِفَهم ولا أنْ أعرفَ جزءًا كبيرًا منهم لأنتميَ إليهم. ولكنُّ في ما عدا التعريفات النظريَّة للمشترَكِ بينهم، كاللغة والتاريخ والتطلُّعات، فإنَّ الانتماءَ إليهم يتضمّنُ استخدامَ هذه المركّباتِ المشتركةِ كي «أتخيّلهم» جماعةً ذاتَ رابطٍ حسنيّ اجتماعيّ. لقد فُهمَتْ لفظةُ «متخيّل» (imagined) وكأنّها «موهوم» (illusionary)، وهذا أساسُ الالتباس؛ في حين أنَّ العكسَ هو الصحيح، وهو أنَّ المتخيَّلَ تأكيدٌ على واقعيّةِ الانتماءِ القوميّ.



بينيدكت أندرسون: لكي تنتمي إلى «مجتمع» لا تعرف أفراده، عليك أن تتخيّله «جماعة» أهليّة.

#### سماح: كان الأجدى استعمال لفظة «متصوّر»...

- صحيح، لكنّ هذا المفهومَ ليس جديدًا أصلاً. فنظريّاتُ «العقّد الاجتماعيّ» كلّها مثلاً ترتبط برابطٍ متخيّلٍ بين أفراد المجتمع، فهل اجتمع الناسُ جميعًا وارتضوْا هذا العقد؟! الحقّ أنّك لكي تنظّم مجتمعًا مكوّنًا من أفراد إحرار، فأنتَ ملزمٌ بأن تتخيّل أنّهم ألّفوا عقدًا في ما بينهم.

يسري: لكنّ العقد الاجتماعيّ، في حدّ ذاته، جاء نتيجةً أو لاحقًا للعلاقات التي كانت قائمةً قبلَ التنظير له...

- كذلك فإنّ القوميّة سابقةٌ على التنظير حولها، والرأسماليّة سبقتْ كتابَ رأس المال. «العقدُ الاجتماعيّ» و«الجماعةُ المتخيّلة» ليسا حدثين تاريخيّين، بل نموذجان نظريّان (theoretical models) في فهم واقع تاريخيًّ متحوّل. فالعقد الاجتماعيّ ليس سردًا لتاريخ، كما ذكرتُ، لمجرّد أنّه نظريّةٌ لاحقةً زمنيّاً لعلاقاً وقبَليّة ولسيادة رابطة الدم والتبعيّة الشخصيّة للأرض ومالكِ الأرض وما يشبه ذلك. هنالك، إذن، أحداثُ تاريخيّة، وتاريخيّة، وتاريخيّة من تفكّك هذه العلاقات، أدّت إلى نشوء المجتمعات الحديثة.

فعلى سبيل المثال، نشأتِ الرأسماليّةُ من وقائعَ تاريخيّةٍ مثل الاكتشافات الجغرافيّة وتطوّر الآلة البخاريّة والنقل البحريّ. وتقاطَعَ تطورُ قوى الإنتاج مع أحداث تاريخيّة (كوارث بيئيّة، مجاعات في الريف، انتشار الطاعون، تشريعات في إنجلترا بشكل خاصّ أدّتْ إلى خراب العلاقات الزراعيّة،...) وقذفَتْ إلى المدينة ببروليتاريا حرّةٍ، وصفها ماركس به «صاحبة الحريّة المزدوجة»: الحريّة من الأرض، والحريّة في بيع عملها. فأنشأتْ مجتمعًا جديدًا يتميّز بتعاقد السوق. من هنا فإنّ نظريّة «العقد» هي تفسيرُ لنوع المجتمع الناشئ من العلاقة المدنيّة بين مواطنين، بين أفراد، وليست حدثًا تاريخيًا في حدّ ناتها. وحتّى نفهم ماهيّة هذا المجتمع، فإننا نتخيّلُ نماذجَ تُظهر المجتمعات وقد قامت نتيجةً لتعاقد أفراد أحرار على ما يأتي: بعد هذا التعاقد تنشأ، من الجسم الذي يتَحدُ، أمّةً سميّها «صاحبً السيادة.» وهذا نراه عند هوبس ولوك وروسّو وآخرين. هذه الفكرةُ هي نموذجٌ نظريٌّ يشرح أنّ المجتمع لم يعد مؤلفًا من جماعة أو جماعات، بل من أفراد مواطنين. وهذا شرطُ الحداثة.

ولا يختلفُ الأمرُ بالنسبة إلى القوميّة. فكيف نفسرُ الانتماء إلى جماعة غير عضويّة، ليست عائلةً ولا عشيرةً ولا أهلاً، وهو مع ذلك انتماء بما يتضمنه من حبّ إنه ليندرُ أن نجد أدبًا أو شعرًا تختلط فيه مشاعرُ الحبّ والحميميّة مثلما نجدُ في حالة الانتماء إلى هذه المجموعة الغريبة التي لا يَعْرف لناسُ فيها بعضهم بعضًا، والمسمّاة «الجماعة القوميّة.» وقد انعكستْ هذه المشاعر على اللغة مثلاً، الناسُ فيها بعضهُم بعضًا، والمسمّاة «الجماعة القوميّة.» وقد انعكستْ هذه المشاعر على اللغة مثلاً، فصارت هناك «لغة قوميّة» توحد اللهجات. والأمر ذاتُه بالنسبة إلى الرواية، التي هي سردُ جماعات لا قبائل، وسردُ أمم متخيًّلة كجماعات. وهنالك تحليلاتُ طويلةً عن عمليّة الزمن السرديّ، وكيف تتخيّل التزامنَ بينك وبين أناس لا تعرفهم في حوادثَ مختلفة تقع في الزمن نفسه؛ فالرواية وَحدّت الزمن القوميُّ لدى قرّاء اللغة نفسها. وقد حدث ذلك قبل حصول الثورة الروائيّة التالية التي جعلتُ موضوعَها الأصليُّ بقي كونَها أدبَ المجتمعات المحديثة المتحيّاة كجماعات. والمركّبُ الآخرُ للأمّة هو المواطن، وهو الفردُ في الرواية، خلافًا لشبعر الجماعات الأهليّة والشعوب القديمة الملحميّ وغير الملحميّ.

هذا الناتجُ الذي سميناه «جماعةً متخيّلةً» لا يمّكن أنْ يكونَ بالولادة. فمع الولادة تمتلك أدواتِ تخيّل؛ ولكنّ هنالك أدواتِ تخيّل ناجمةً عن التطوّر التاريخيّ، مثل تطوّر وسائل الاتصال والصحيفة ودار النشر وغيرها، ولا يولد الإنسانُ منتميًا مباشرةً إليها. أيكون هذا أساسًا أعمقَ وأكثرَ حداثةً لتشكيل الدول؟ لا شكّ في أنّه أساسٌ أكثرُ حداثةً من الطائفة والعشيرة وغيرها.

يسري: هل تجدُ أنّ التقسيمات ِ الطائفيّةَ والقبليّةَ تنتمي إلى التاريخ ْ أنت لم تذكر التاريخ، بل تعرّضتَ للغة والجغرافية.

- التاريخ هو الأساس. فأدواتُ التخيّل نفستُها ناشئةٌ ومتطوّرةٌ ومصنوعةٌ تاريخيّاً، كما قلتُ في نهاية الإجابة السابقة. أما بالنسبة إلى التاريخ المشترك، فعليكَ أيضًا أن تتخيّلَه، وهو تواريخُ قائمةٌ، ويعمل الأدبُ والفنُّ (وعلاقاتُهما بالأسطورة أولاً وبالسياسة والنظريّة ثانيًا) على توحيدها وتأميمها. فالتاريخ

إنّ اختراع تواريخ منفصلة للدول العربيّة (تونس، فلسطين، الأردن، لبنان،...) ضربٌ من ضروب الخيال! السابق على القوميّة لم يكنْ تاريخًا قوميّاً، وزمنُ شعوبِه لم يكنْ موحّدًا، أخذًا في الاعتبار [ضعْف] وسائل الاتصال في الماضي. التاريخ ليس قوميّاً، لأنّ القوميّةَ مفهومٌ حديثٌ. وعندما يؤْمن مثقفون وحركاتُ بوجود أمّةٍ عربيّة، مثلاً، تستحقّ الحياة وتمتك نهضتَها، تبدأ كتابةُ التاريخ تاريخًا عربيّاً.

لكنَّ، هل هناك تاريخٌ عربيٌّ؟ هل هناك ما يجمع، تاريخيًّا، العراقَ بالمغرب مثلاً؟ نعم، كان هنالك ما يَجْمع من دون تزامن، إلاّ أنه ليس قوميّةً، ولن أدخل في هذا المبحث الآن. لكنْ يُكتب التاريخُ القوميُّ وكأنّه يقود إلى الواقع القائم أو المرغوب. أمّا المحاولاتُ العبثيّةُ الأخرى الجاريةُ حاليّاً والتي تصنع شيئًا من عدم، فهي المصيبة: فكيف تكتبُ تاريخَ مناطقَ لم تكن قائمةً كوحداتٍ بهذه الصورة؟ كيف تكتبُ تاريخَها وكأنّ لها تاريخًا منفصلاً عمّا حولها، أيْ كأنّها كانت دائمًا قائمةً كدول؟ خذْ مثلاً اختراع تواريخ منفصلة للدول العربية: إنّ هذا ليس متخيَّلاً، بل ضربٌ من ضروب الخيال! إذ كيف تكتبُ، حقيقةً، تاريخَ تونس مثلاً، منفصلاً عمّا حولها؟ أو تاريخَ فلسطين أو الأردن؟ أو تاريخَ لبنانَ بمحافظاته الحاليَّة التي لا تَملكُ تاريخًا مشترَكًا ولا منفصلِاً عن سورية؟ أو تاريخَ سورية الحاليّة كأنَّها منطقةٌ قائمةٌ وحدَها دون الباقي؟ وماذا عن محاولات الدول الخليجيّةِ الصغيرةِ في كتابة تاريخ خاصٌّ بها منفَصل عن الجزيرة؟ إنّه أمرٌ لا يُصدُّق! فإمّا أنْ يُكتبَ تاريخٌ للوحدات الصغيرة التي كانت قائمةً فعلاً، مثل دمشق أو حلب أو الإسكندريّة، أو يُكتَبَ تاريخُ الكيانات كما كانت قائمةً. مصرُ، الثابتة تاريخيّاً نسبيّاً، لم تكنْ هي نفسها قائمةً كما هي اليوم؛ لذا تجب كتابةُ تاريخ مناطقها، أو تاريخ وادى النيل بشكل عام، أو تاريخها كجزء من تاريخ الدولة الإسلاميّة والمحيط العربيّ الإسلامي، وهكذا. أما اختراعُ تاريخ قديم للكيانات السياسية القائمة فهو قرارٌ سياسي، لا أكثر! في كتابة التاريخ قد يختلفُ المؤرّخون. لكنّ الأخطرَ هو تحويلُ التاريخ إلى منهج تدريس أحاديٍّ يهدف إلى حظْر الاختلافات فيه، فيتحول القادةُ إلى أبطال، وتصبح الأحداثُ مسلَّماتٍ، ، ويجرَى الحديثُ عن «الآباء المؤسسِّين» للدولة. لكنّ محاولات أسطرة التاريخ عند العرب تبقى أقلَّ بكثير من الأسطرة التاريخيّة

في كتابة التاريخ قد يختلفُ المؤرّخون. لكنّ الأخطر هو تحويلُ التاريخ إلى منهج تدريس أحاديً يهدف إلى حظْر الاختلافات فيه، فيتحول القادةُ إلى أبطال، وتصبح الأحداثُ مسلَّمات، ويجري الحديثُ عن «الآباء المؤسسين» للدولة. لكنّ محاولات أسطرة التاريخ عند العرب تبقى أقلَّ بكثير من الأسطرة التاريخيّة في إنجلترا مثلاً؛ فتلك قائمةُ بشكل أساس على الخرافات والأكاذيب التي تشكّل مادّةً للمسلسلات والأفلام؛ كما ترفدها في الولايات المتحدة وسأئلُ فنيّةُ مثل هوليود التي تبني تاريخًا كانبًا عن «أباء» الأمّة الأميركيّة. كلُّ هذا يؤسس لأسطرة تاريخيّة لم نحظ إلاّ بجزء قليل منها، على الرغم من نشاط قوى كثيرة عربيّاً ضدّ التاريخ القوميّ، أهمّها المثقّفون المرتبطون بالتنظير للدولة القُطْريّة القائمة. إنّ تدريسَ مناهج التاريخ القُطْريّة ليس إلاً جزءًا صغيرًا من عمليّة نقل الانتماء القوميّ عند الجيل الشابّ إلى اللاانتماء، إذ ثبّت سهولةُ انحلال الهويّة المحليّة القطْريّة إلى هويّات طائفيّة وعشائريّة وغيرها.



هوليود تبني تاريضا كاذبًا عن «أباء» الأمّة الأميركيّة.

# ٣ ـ أن تكون قوميّاً عربيّاً تحت الاحتلال

# يسري: الفلسطينيّ يسمّي وطنَه: «الْبْلادْ.» ما الوطنُ عندك؟

- مثلَ أيِّ مجتمع ريفيً غير مكتملِ التكوين قوميًا قبلَ نشوءِ وسائل الاتصال الحديثة، كان «البلد» في نظر الفلسطيني هو القرية أو الضيعة. ولكيْ يتكلّم عن الوطن بأكمله فقد استخدَم صيغة الجمع، «البلاد.» أمّا المستوطنُ الصهيوني فلَم يعرف هذا التنوع المحليّ، واستوطنَ منذ البداية بهدف بناء أمّة موحدّة، يُوحد من خلالها الأرض والتاريخ واللغة. وبهذا، حوّل تنوعُه القائم في الخارج (فقد جاء من «بلاد» مختلفة) إلى «البلد» في صيغة المفرد.

في محاولتي بناءً ثقافة وفكر نقيضيْن، رددتُ على الصهيونيّ في سيرتي الفرديّة نفسها. ومن هنا سكنْتُ في القدس الشرقيّة، وعملتُ في بيرزيت ورام الله؛ وسكنتُ أيضًا في حيفا، متجاوزًا ما سمّيَ «الخطَّ الأخضر.» كما أنني تواصلتُ مع الوطن العربيّ. وأنا، شخصيّاً، أستخدمُ تعبير «البلد» لفلسطين كلِّها، وأستخدمُ الجمع «البلاد» للوطن العربيّ؛ فالوطنُ العربيُّ هو مفهومٌ يوحّد بلدائنا العربيّة أجمع.

# يسري: وماذا يعني أن تكون عربيّاً قوميّاً يعيش تحتِ الاحتلال الإسرائيليَّ؟

- هذا السؤال شاملٌ، والإجابة عنه تشير إلى كلّ ما قمتُ به حتّى الآن. فجزءٌ أساسٌ من نشاطي ونتاجي كان ردَّ فعل على هذا الواقع. وقد ذكرتُ تعريفي لمعنى «قوميّ»؛ ولو كان ثمة تمييزٌ عربيًّ

بين national وnational لاستخدمتُه. وهناك أبعادٌ أُخرى في تشكيل ردِّ الفعل الفكريِّ والسياسيِّ على الواقع، مثل الموقف الديمقراطيّ واليساريّ (بالمعنى الذي حدّدتُه لنفسي أيضًا، وهو الموقفُ المؤيّدُ للعدالة الاجتماعيّة). ولكنْ، في حالة العيش في الداخل، نعم هنالك تناقضٌ بين الهويّة العربيّة الفلسطينيّة في حدّ ذاتها وبين الواقع المعيش.

#### يسري: لكنْ، ما هي المهمّاتُ التي حدّدتَها لنفسك انطلاقًا من هذا الواقع الفريد؟

- في الهامش المُتاح أمامَ صياغة مشروع وطنيٍّ في ظروف الداخل، تمَّتْ صياغةُ العناصر التالية: أوّلاً، الموقفُ الذي يعتبر عربَ الداخل امتدادًا تاريخيًا للشعب الفلسطينيّ على الأرض نفسها. وهذا هو المنطقُ الذي قاد أنْ نحْيي ذكرى النكبة بعد قيام «التجمّع» وقاد إلى التعامل مع قضية فلسطين كقضيتنا لا كقضية لها «أصحابُها» [الآخرون] فنقْبلُ بما يقْبلون. وهذا يعني ولوجنا النقاشَ في صلب الحركة الوطنيّة، لا كمتفرّجين.

ثانيًا، إنّ الهويّة العربيّة ضروريّة لتماسّك المجتمع أمام الأسرّلة، وضروريّة على المستوى الداخليّ لأنّ البديلَ منها ليس هويّةً قوميّةً أخرى، بل هويّاتٌ طائفيّةٌ أو عشائريّة. وأعتقد أنّ هذا ينطبقُ على كلُّ بلاد الشام، كما رأينا في تجارب عديدة، ومنها العراقُ الآن. وقد برز عندنا تركيزٌ واضح وواع على الهويّة العربيّة الفلسطينيّة الجامعة، فأكدّنا أهميّةَ التواصل مع شعبنا الفلسطينيّ ومع العالمِّ العربيّ، وقمنا به عمليّاً. وهذا ما أثارَ حفيظةَ إسرائيل وغضبَها في المرحلة الأولى. فقد كان مقدَّرًا للأحزاب العربية - بالمنظور الإسرائيليّ - أنْ تكون جسر «سلام وتواصل» بين الإسرائيليين والعرب، أَىْ أَنْ يتوجّه عربُ فلسطين إلى العرب الآخرين كإسرائيليين لا كعرب؛ وهو ما جسّدَهُ فعلاً عددٌ من النوَّاب العرب في مواقفهم ونشاطهم. وخلافًا لمِا يُعتقد، فإني لم أكن في الوفود الأولى التي زارت سورية من الداخل؛ فتلك الوفود زارتها بإذن ورضَّى إسرائيليَّيْن، وقرأتْ علنًا رسائلَ السلام أمامَ القيادة السوريّة ووسائل الإعلام السوريّة. ما ميّز أسلوبنا كان قرارَنا التواصلَ مع العالم العربيّ كعرب لاكإسرائيليين، ومن دون إذن إسرائيل، وهذا يكسرُ كلّ ما بنَوْه في خمسين عامًا، وكانَ أحدَ أسباب شدّة الغضب الإسرائيليّ علينا. أما لماذا رفضنا الإذنَ الإسرائيليّ، فلأنّه حين يتعلّق بما يُسمَّى «دولَ العدوّ» فإنّه يحوَّل التواصلَ تطبيعًا. وقد احترم السوريّون ذلك، مع أنّهم سبق أن استقبلوا وفودًا عربية ضمّت مثلاً أعضاء عربًا من حزب العمل. وبعد شرحنا لموقفنا الرافض الاستئذانَ مِن إسرائيل في التواصل، أعتقدُ أنّ السوريين اكتشفوا وجود خلل في التواصل السابق: فالانفتاحُ على العرب في الداخل تضمّنَ إمكانيّةَ أن يفسّر كنوع من الوساطّة، لا كتواصل عربيٍّ - عربيٍّ . وفي التواصل مع العالم العربيّ كان جهدُنا ملحوظًا في اللجال الثقافيّ، عبر إعادة ِ نشر كتب، والمشاركة في لقاءات ومؤتمرات والإسهام الحقيقي في الناتج الفكري العربي،

ثالثًا، صياغة هموم الناس، المرتبطة بالواقع الإسرائيليّ مباشرةً، صياغةً تتوافق مع الانتماء العروبيّ والفلسطينيّ. فالحال أنّ هموم الإنسان الفلسطينيّ في «الداخل» لا ترتبطُ بالعروبة: لا شيء عربيّاً في رُخَص البناء، أو في إيجاد وظيفة، أو غير ذلك، وهي كلُّها أمورٌ مرتبطة بالمواطنة الإسرائيليّة. فكيف تستطيعُ التعامل معها والمطالبة بالتساوي مع المواطن اليهوديّ، والحفاظ على موقفك وهويّتك العربية الفلسطينيّة في الوقت نفسه؛ ففي التعامل مع الإدارات الرسميّة عليك أن تشدّد على كونك مواطنًا إسرائيليًا لتنال ما هو حقِّ لك. وهذه معضلة كبيرة شغلتنا وقتًا طويلاً، وقد طرحتنا فيها \_ إلى جانب الانتماء العربيّ \_ أمرين: ١) التشديد على أنّنا أفراد مواطنون لنا حقوق فرديّة، ولكننا جماعة قوميّة في الوقت نفسه لها حقوق جماعيّة، وطالبنا بالاعتراف بنا كجماعة أولاً. فالابتعاد عن حقوق الناس اليوميّة كان سيعني ابتعادًا عن الجماهير، والتأكيد عليها وحدها يعني فالابتعاد عن حقوق الناس اليوميّة كان سيعني ابتعادًا عن الجماهير، والتأكيد عليها وحدها يعني الأسرائيليُّ علينا بمساواة نقابلُها بولاء، كما كان الطرحُ السائد لفكرة «المساواة.» المساواة تعني أنّ الدولة للمواطنين، وأيُّ دولة لا يمكنُها أنْ تكون دولة المواطنين لا يمكنُها منْحَ المساواة المياسيّة والثقافيّة الإسرائيليّة. كما أدّى إلى تغيُّر في الذي طرحْناه أحدثَ دويّاً هائلاً في الحياة السياسيّة والثقافيّة الإسرائيليّة. كما أدّى إلى تغيُّر في سلوك عرب الداخل، بحيثُ صار أقلَّ توسئلاً وأكثر تأكيدًا على الذات عند المطالبة بالحقوق، وأوصلًا سلوك عرب الداخل، بحيثُ صار أقلَّ توسئلاً وأكثر تأكيدًا على الذات عند المطالبة بالحقوق، وأوصلًا سلوك عرب الداخل، بحيثُ صار أقلَّ توسئلاً وأكثر تأكيدًا على الذات عند المطالبة بالحقوق، وأوصلًا

الهويّة العربيّة ضروريّة لتماسك المجتمع أمام الأسْرلة، ولأنّ البديل منها ليس هويّة قوميّة أخرى بل هويّات طائضيّة أو عشائريّة. رسالةً مستمرّةً بأنّ بقاء الدولة يهوديّةً وصهيونيّةً سيبقي المساواة غيرَ ممكنة؛ فقد «نتقدّمُ» في النضال الحقوقيّ، لكننا لن نصلَ إلى المساواة. أمّا عالميّاً، فقد فتحَ هذا التحليلُ أَفقًا جديدًا لنقدِ إسرائيل بين القوى الديمقراطيّة.

#### ٤ \_ عن الحلول المطروجة للمسألة الفلسطينيّة

#### سماح: كيف تفهمون الحكمَ الذاتيَّ؟

- إنه في رأينا للمواطنين في دولة، لا بديلٌ من الدولة. البلديّة نفسُها نوعٌ من الحكم الذاتيّ في قضايا معيّنة تحدِّدُها الدولة، لكنّ الدولة لا تُعطي حُكمًا ذاتيّاً للناس في كلّ قضاياهم. لقد نشأ مفهومُ «الحكم الذاتيّ» في البلقان، وفي بقايا الإمبراطوريّة النمساويّة - الهنغاريّة، وكان مطلبًا للأقليّات القوميّة هناك كي لا تتحوّلَ إلى حركات انفصاليّة. لكنّه لم يكنْ بديلاً من المواطنة أو الدولة، بل كان تفضيلاً إضافيّاً للمواطنين لأنّهم يشكّلون جماعةً قوميّةً. هذا الموضوعُ يحتاجُ إلى وقت إضافيّ لشرحه لأنّني أعتقدُ أنّ تشويهاً للمفاهيم قد حصلَ منذ أن دخلَ العربُ في مفاوضات مع إسرائيل؛ فقد طُرحَ في كامپ ديڤيد المصريّةِ الحكمُ الذاتيُّ للشعب تحت الاحتلال كبديل من المواطنة ومن حقّ تقرير المصير في آن. كما تشوهت المفاهيمُ حولنا، نحن في الداخل: فما دُمنا سنعترف بإسرائيل كدولة ومن هذلك يعني أنّ العربَ فيها صاروا «عربَ إسرائيل،» وعليهم من ثم «تدبيرُ أمورهم» وحدهم مع دولتهم؛ ومن هنا لا مانع لدى بعض القيادات العربيّة والفلسطينيّة في أنْ يكونَ العربيُ الإسرائيليُ مع حزب العمل أو الليكود، المهمّ أنْ يكونَ مع السلام! وطبعًا بهذا المعنى هنالك فعلاً «عربُ إسرائيل» موقفًا، لا بحُكم موقعهم الجغرافيّ.

# سماح: ما موقفك اليوم إزاء الحلول المطروحة: دولة فلسطينيّة على الضفّة والقطاع، دولة ثنائيّة القوميّة، دولة واحدة ديمقراطيّة علمانيّة....؟

ـ لقد تطوّرَ توجُّةُ الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة إلى قيام دولة فلسطينيّة في الضفّة. ولكن لو افترضْنا قيامَ مثل هذه الدولة، فماذا نفعل نحن؟ أنا لا أتحدّث [هنا] عن حلٍّ شامل للقضيّة الفلسطينيّة، لكنّ دولةً في الضفّة لا تعني لنا شيئًا. وأستشعرُ منذ سنوات أنّ الهدف هو أنْ تكونَ الدولةُ المذكورة مقابلَ كلِّ شيء، وأن تكون «دولةَ الفلسطينيين» لا «دولةً فلسطينيّة»... أيْ أنْ «تُحلَّ» برزمة واحدة مشاكلُ كلِّ الفلسطينيين، بدلاً من حقِّ العودة، ونيلِ الحقوق في الدول التي يقيمون فيها (بحيث يتحولون من لاجئين إلى مهاجرين، أيْ إلى رعايا سفارة فلسطينيّة في تلك الدول).

من هنا نطرح التحديين التاليين: ١) إننا نريد أنْ تكون الدولة لجميع المواطنين، وهذا مطروح للإسرائيليين لا للفلسطينيين. وهو يعني، بالتحديد، تفكيك الصهيونية. وذلك ما لن يَحدث في الإطار القائم، لكنّه برنامج نضالي يواصل تحدي الصهيونية وتوجية النضال من أجل الحقوق في إطار المواطنة نحو الأفضل. ٢) إننا نرفض الاندماج، ونُصر على هويتنا القومية، وعلى مواصلة علاقاتنا العربية. وهذا يرتب امتناع الدولة الإسرائيلية عن تحديد برامجنا الدراسية وتخطيط حياتنا في العربية، وأن يُترك للعرب في الداخل انتخاب قيادتهم. وليس بعيدًا أنْ نطالب لاحقًا بعضوية «مُراقب» في الجامعة العربية، كعرب (ولم لا؟!). لكنّ ذلك كلّه مرتبطٌ بقيام دولة فلسطينية بالناسبة). في الضفة بناءً على اختيار حركة التحرّر الفلسطينيّ (وهو ليس حلاً للقضيّة الفلسطينيّة بالمناسبة). وإذا لم تختَرْ حركةُ التحرّر مبدأ الدولةِ في الضفة والقطاع، المنفصلةِ عن مُجمَل قضيّةِ فلسطين، فسنكونُ حينها جزءًا من حركة أكبر.

# سماح: ولكنكَ في محاضرتك الأخيرة في الجامعة الأميركيّة في بيروت، قلت إنّك لا تريد تقديمَ حلَّ للمحتلّ لأنّ الشعبَ الواقعَ تحت الاحتلال ليس من وظيفته أنْ يقدّم حلولاً...

- أعتقد أنّ على الشعبَ المناضل تحت الاحتلال، وفي الشتات، أنْ يقدّمَ برنامجًا استراتيجيّاً ديمقراطيًا هو: الدولة الديمقراطيّة العلمانيّة الفلسطينيّة. وهذا ليس حلاً تفاوضيّا، أيْ لن يتمَّ التوصّلُ إليه من خلال التفاوض مع إسرائيل. ذلك لأنّ فرضَ البرنامج الإستراتيجيّ على الطرف



نريد أن تكون الدولة لجميع المواطنين... وهذا يعني بالتحديد تفكيك الصهبونية.

الآخر يستبق التفاوض، وإلا كان التفاوضُ طرحًا لحلول في إطار موازين القوى القائمة، ولتسويات غير عادلة، ويمنح العرب «شرعيّة» التهرّب من قضيّة فلسطين بجعلها قضيّة الفلسطينيين لكونهم «أصحابَ القضيّة» و«الممثّل الشرعيّ والوحيد.»

الحلّ الوحيد هو أنْ يقتنعَ الطرفُ الآخر بأيّ برنامج إستراتيجيّ عندك، ويمكنُ حينها التفاوضُ على اليّة تطبيقه. أما ما يجري الآن فمحاولاتُ فلسطينيةُ مستمرةٌ لإرضاء الإسرائيليين، لأنّهم يفاوضون طرفًا يَعتبر نفسنه الأقوى والمنتصر. لذا تحوّلت المفاوضاتُ من مفاوضات من أجل تحقيق الحقوق، الله عنى المفاوضات، طرحَ «الحلول» بهذا المعنى. ولكنّي أؤيدُ طبعًا طرحَ هدف الشعب الفلسطينيّ، الذي من أجله يناضل، وذلك على شكل برنامج مشتق من العدالة. وإذا كان هذا الأمرُ غيرَ واقعيّ، بمعنى أنّه يَلرَمُهُ نضالٌ على المستويين العربيّ والعالميّ، فإنّ أيَّ طرح آخرَ غيرُ واقعيّ هو أيضًا. فما لم يقتنعُ الآخرَ بطرحك، فلن يكون برنامجُك واقعيّاً بالفعل، وسيكونُ الأمرُ أشبة بالتحاور مع الذات. وحتى إذا تنازلتُ في طروحاتي إلى مستوى «دولةٍ في الضفةِ والقطاع وحقّ العودة،» فلن يكونَ ذلك واقعيّاً إذا رفضتُه إسرائيل؛ فهي تنتظرُ تنازلات مُخرى في مسئلة السيادة والتسلّح والحدود والقدس، إذ لا توجدُ حدودُ لمنطقها الغريب هذا. ومن هنا يجبُ التمسكُ بالبرنامج الإستراتيجيّ والنضالُ من أجله لكيْ لا يسودَ المنطقُ الإسرائيلي.

نحن طبعًا لا نريد أنْ نصطرم مع «فتح» أو «حماس» ولا نملك الأدوات لذلك في الأساس. فنحن نعيش في الداخل، ونصف شعبنا هناك كان حتّى فترة قريبة يصوت لأحزاب صهيونية، وكانت لدينا هموم الحفاظ على الهوية الفلسطينية والعربية، وأنْ نصوعَ المطالبَ اليومية بحيث لا تأخذُ الناسَ إلى هموم الحفاظ على الهوية الفلسطينية والعربية، وأنْ نصوعَ المطالبَ اليومية بحيث لا تأخذُ الناسَ إلى المؤسسة الإسرائيلية بمساعدة قوَّى عربية في الداخل. ما نريدُه هو توجيهُ الناس في الداخل نحو الموقف الوطنيّ بحدودنا المتواضعة، فنسالُهم ونسالُ أنفسننا عن مساهمتنا في الصراع العربيّ الصهيونيّ، ونشدد على أننا سكّالُ البلاد الأصليون، وأنّ هذه الدولة عاجزةً عن تطبيق المساواة، وأنه لتطبيق المساواة، ينبغي على الدولة أن تكونَ ديمقراطيّة، وأنّ الصهيونيّة حركةً عنصريّةُ وإنْ كان العالم اليوم يتراجعُ عن هذا الاعتبار. كما نطالبُ بالاعتراف بنا كشعب، ونحتُ الناسَ والقياداتِ على التصرُف كشعب، لأنّ هذا أهمٌ من أيّ اعتراف، بل هو الذي يقرض الاعتراف. كما نصر على عدم تراجع الفلسطينيّين العرب عن هويّتهم القوميّة، وعلى ألاً نسلَمَ ـ حتى في حالِ قيام نولة فلسطينيّة ـ بيهوديّة الدولة.

إذنْ، قُمنا بطرح نموذج فقط لِا يمكنُ أنْ يُجسِد نهج التفكير هذا في حالتنا وظروفنا. فكان طرح «الدولة الديمقراطيّة» طرحًا محلّيًا بصيغة «دولة المواطنين.» وقد طرحْناها في البرنامج عام ١٩٩٥، مع فكرة تنظيم الفلسطينيين العرب قوميًا كشعب، وكتبْنا حولَها قبل ذلك مقالات فكريّةً كان لها الصدى الذي تحدّثنا عنه أعلاه. ولقد عارضنا، كمثقفين، اتفاقيّات أوسلو في حينه (قبل أنْ نُقيم حركةً سياسيّةً)، وكانت تلك مساهمتنا في مقابل التدهور الذي أصاب الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة، ومحاولتنا لإنقاذ ما يُمكن إنقاذه. ولا أعتقد أنه كانت هناك طريقة أفضلُ من ذلك.

أمًا إذا قامت حركةً عامّةً فلسطينيّةً تسعى إلى أكثر من دولةٍ في الضفّة والقطاع، ولديها طرحً ديمقراطيّ، فمن الواضح أنّني سأنسجم معها. وقد كتبتُ عن فكرة «الدولة الواحدة» منذ أكثر من عشرين عامًا. لكنْ هل نُبادر إلى قيام مثل هذه الحركة، كما تطلب منّا بسؤالكَ هذا؟ لا أدري! هذا قيد الدرس والتفكير. شخصيّاً، لنْ أصرفَ طاقةً في العمل السياسيّ المباشر في الظرف العربيّ الحاليّ.

#### سماح: حتّى على صعيد المواطّنة؟

- في دولة ديمقراطيّة علمانيّة، ستكون المواطنة شاملةً. حاليّاً، «التجمّع» لا يَطرحُ نفسنه حزبًا للفلسطينيّين، ولا يَظهر ذلك في برنامجه. ما يَظهرُ في برنامجه هو مشروعُه المحلّيّ الخاصّ، الذي يَطرحُ صيغةً لاستمرار الصراع مع الصهيونيّة كما ذكرْنا. أمّا على المستوى الفلسطينيّ العامّ، ف «التجمّع» يلتزم ببرنامج الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة الرسميّ (لا بتنازلاتها طبعًا). لكنْ، في مقالاتي الشخصية، يظهرُ الطرحُ الذي تتفضّل به، كصيغة وكاجتهاد يطرحُهما مثقّفٌ عربيٌّ فلسطينيّ. أما طرْحُه كبرنامج سياسيّ، أيْ كأكثر من مجرد فكرة، فيتطلّب إمّا إقامة حركة سياسيّة جديدة، وإمّا

على الشعب تحت
الاحتلال وفي
الشتات أنْ يقدمُ
برنامجاً
إستراتيجياً
ديمقراطياً هو:
الدولة
الديمقراطية
العلمانية

توسيع «التجمّع» إلى حركة فلسطينية تشمل كلُّ مناطق وجود الشعب الفلسطينيّ بالتعاون مع قوًى أخرى.

إنّ تنظيمنا حالياً لا يستطيع أنْ يدّعي دورًا أكبرَ منه. ولقد ناقشنا حركتيْ «فتح» و«حماس» في اتّفاقية أوسلو، والسلطة الوطنيّة، والممارسات في الضفّة والقطاع؛ لكنّ الصّدام معهما ليس على أجنداتنا. نحن لا نهدف إلى خوض الصراع هذا، ولا الادّعاء أنّنا ممثّلو الشعب الفلسطينيّ؛ فساحةُ عمل «التجمّع» معروفة، ونضالُه وأهدافه معروفة، وكلّ تغيير يتطلّب تفكيرًا مجّدًا وبحثًا مطولاً. والمشكلة أنّ ما يعتبره بعضُ المثقّفين برنامجًا، أعتبره، بتواضع مجرد طرح أفكار ومحاضرات؛ فبرأيي، مثلاً، أنّ فكرة «الدولة الواحدة» تصبح برنامجًا إذا تبنّتها حركة سياسية وازنة. لكنْ إذا كان قصدك بالبرنامج طرح أفكار، فإني لم أتوقّف عن الكتابة وطرح الأفكارالمؤثّرة باستمرار. وإذا عدْتَ إلى كتاباتي فسوف تجدُ الكثير من نقاط حوارك الآن. وفي كتابي الأخير، أن تكون عربياً في أيامنا (صدر حديثًا)، هناك دراسة طويلة بعنوان: «فلسطين، هل من أفق؟» وأحدد فيها الوضع كالتالي: إسرائيل اختارت نموذج الدولة الصليبيّة. لا توجد تسوية عادلةٌ ومقبولةٌ قريبًا. لا بد من التمسك بالحلّ العادل، وهو «الدولة الديمقراطيّة» كشعار، وعدم طرح حلول وتسويات ومبادرات. ولقد كتبتُ هذا بناءً على تحليل فكريًّ نظريًّ، لكنْ هل أستطيع أنَّ وعلى المدى البعيد، هل يمكنُ أنْ تكون هذه الأفكارُ موضع قبول فلسطينيًّ يصلُح أساسًا لإعادة صياغة أطرحه كبرنامج لحزب؟ هذا طموح كبيرً، وعندما يُقرأ من النُخب الفلسطينيَّ يصلُح أساسًا لإعادة صياغة المشروع الوطنيٌ بعد فشل طريق أوسلو؟ هذا هو التحدّى برأيي.

#### ٥ ـ هل من مهامٌ قادمة؟

يسري: البرنامج الذي تطرحُه كان بصفتك فلسطينياً من عرب الداخل. هل يجب أنْ تصلَ إلى حدود اليأس من العودة، وتتحولَ إلى فلسطينيً من الشتات، حتَّى تصلِ إلى طرح برنامج ٍ آخرَ يتوافق مع مصالح الفلسطينيين في الخارج؟!

- أفهمُ من أسئلتكما، أنت وسماح، أنكما تآمرتما لتوريطي في مغامرة حركية حزبية جديدة، وتحاولان إقناعي بأنّ «واقعي الجديد» يسمح بذلك، وتدفعانني في هذا الاتجاه بلا كلل، في وقت لا يُسعني فيه إلا القراءة والإنتاج الفكريّ والأدبيّ وتمضية وقت أكثر مع أبنائي! والحقيقة أنّه منذ خروجي تعرّضت لاستنزاف مثلّث: الخروج المفاجئ (في هذا العمر)، والملاحقة القضائيّة، والحفاظ على «التجمّع» ما بعد خروجي. وفي الوقت نفسه، أنا متورطٌ في عدّة مشاريع فكريّة: فهناك كتاب المسئلة العربية، وقد أنهيئه في العام الأوّل من وجودي في المنفئ؛ وكتاب نشيد الأنشاد الذي لنا؛ وأصدرت مؤخّرًا أن تكون عربياً في أيّامنا، وكتابًا أدبياً جديدًا هو فصول. وهناك كتاب آخرُ، كنتُ قد بدأتُ فيه ويحتاج إلى سنوات لإتمامه، وهو حوّل أنماط التديّن وعلاقتها بالديمقراطيّة. ثم وَقَعتْ حرب عُزةً.

هذا من ناحية. ولكنْ، من ناحية ثانية أعتقد أنّ كلَّ مَن هو مثلي تراودُه فكرةُ تحرُّك عربيً جديد يعيد إنتاجَ «الفكرة العربيّة» بأدوات ديمقراطيّة، وعلى أساس العدالة الاجتماعيّة، وبعلاقة أكثرَ وثوقاً وثقة بالحضارة الإسلاميّة، ولو كان هذا التحرّكُ نخبويًا في بادئ الأمر. لقد حان الوقتُ لإعادة إنتاج حراك فكريّ سياسيّ، يبدأ من الأساسيّات التي ضاعت في التفاصيل وفي تشوهُ السياسة العربيّة القُطْريّة التي لم تعُدُّ لها بنية، إلى درجة أنّ المصطلحات الأساسيّة باتت غامضة. لكنّني أسأل: أين يمكن الإنسان أن ينظم طاقته بنجاعة أكبرَ في الظروف المعطاة في ظلّ وجود مشروع عربي في نهاية الخمسينيات ونهاية الستينيات، وبغض النظر عن تقييمنا الحاليّ له ولنتائجه، لم يكن الفصلُ بين البُعدين الفلسطينيّ والعربيّ طبيعيّا أو مقبولاً. الأن اختلفت الأمورُ أيضًا من ناحية هموم المثقفين وتجاربهم المريرة السابقة والقُطْريّة المخيفة السائدة. الارتباكُ في جوابي ناجمُ عن كوني أفكر بصوت مرتفع. غير أنّ «السطر الأخير» هو: نعم! لقد أنّ الأوانُ لشيء أو نشاط أو حركة ما، وتنفيذُه في الخارج ضرورة والمؤهلون كُثر، والساحة العربيّة مفتوحة لإعادة طرح مفهوم القوميّة وتنفيذُه في الخارج ضرورة والمؤهلون كُثر، والساحة العربيّة مفتوحة لإعادة طرح مفهوم القوميّة العربيّة ديمقراطيّاً بأدوات جديدة، ولا سيّما مع إفلاس منظومة الدول القُطريّة.

وهناك مهمّةُ أخرى، وتتعلّق بالشأن الفلسطينيّ وهنا أعترف بأنّني في حيرة، علمًا بأنّني لا أعتبرُ أنّ الناس في انتظاري وانتظار ما سأقوم به الصورةُ هنا أكثرُ تعقيدًا: فهناك حركة حماس وحركة



أقدِّر وأَطْرح ضرورةَ التطور التنظيمي في المخيمات.

الجهاد اللتان، وبشكل ما، تَحْملان رايةَ المقاومة. وهناك حركةُ فتح. وفي المساحة اليساريّة ما زالت قوى اليسار تحاول الحفاظ على موقعها من دون طرح أفكار جديدة، ولذلك تتدهورُ مكانتُها باستمرار. في مثل هذا الوضع، عندما تحاول تشكيلَ تنظيم فلسطينيّ جديد، ألنْ يصادفَ هذا التنظيمُ خطرَ التحوّل إلى «دكّان» صغير جديد، ناهيك بالتحريض وردود الفعل؟

سماح: في محاضرتك الأخيرة في بيروت ذكرتَ دورَ اللاجئين في مخيّمات الشتات، ودعوْتَهم إلى إعادة الانتظام في حركات وتنظيمات لِلعب دور وللتأثير في مصيرهم...

\_ الدعوةُ كانت واضحةً، نعم.

سماح: ومن الناحية الثانية، فالاستقطابُ الحادّ بين «فتح» و«حماس» واضح. كما أنّ ما يسمّى «اليسار» يَعْملُ في معظمه على تغطية «فتح» والسلطة، فيما تخفّتُ عنده الدعوةُ إلى الدولة المدنيّة العَلمانيّة. في هذا الوضع، ومع صعوبة مواصلة كفاح مسلّح فعّال، برزتْ دعواتُ متفرّقة إلى إعادة إحياء مفهوم الانتفاضة الأولى، وإلى دعم «حُملة مقاطعة إسرائيل وسحب الاستثمارات منها وفرض العقوبات عليها» على المستوى العالميّ... هذا من دون أن ننسى موضوع مقاطعة الشركات الداعمة لإسرائيل، الذي كان لـ الآداب شرفُ الإسهام في إطلاقها في لبنان. فأين أنت من هذه الدعوات؟

- مواقفي في الشؤون المطروحة أعلاه معروفة، بما فيها المقاطعة الأكاديمية العالمية لإسرائيل؛ فقد شاركت في الاجتماع التأسيسي للحملة قبل سنوات في رام الله، وكتبت عدة مرات مؤيدًا لهذا الجهد. كما اشتركت أثناء وجودي في الخارج بالكثير من هذه الفعّاليات، وفي إعداد الذكرى الستين للذكبة، وفي محاضرات ولقاءات في الكثير من المخيّمات، وفي الأسبوع العالمي ضد الأپارتهايد في فلسطين... الخ. حتى الآن أعمل على طرح الأفكار، ويمْكنُ اعتبارُ ذلك مرحلة تحضيرية تتم عبر اللقاءات والمحاضرات وعبر الوسائل الإعلامية المُتاحة أيضًا. لكنّ الصراع الفلسطيني - الفلسطيني، وهو تشعّبُ عن القضية ذاتها، يستنزفنا أيضًا. كما أنّ الأدوات التي تحت تصريفنا متواضعة فنحن لم نملك فصيلاً في الخارج، ولا حركةً، أو ناشطين (هل تعلم مثلاً أنني أعمل حالياً من دون مكتب ومُساعدين؟). هنالك جمهورٌ مؤيّدٌ لهذه الأفكار، لكنْ لا وجود لمؤسسة، بئيٍّ مِن أشكالها، في الخارج، كي أعمل من خلالها. منذ خروجي انخرطتُ في حركة تضامن مع حركات التحرّر، في لبنان وفلسطين، لأنّها كانت تتعرّض لعُدوان إسرائيليّ ولتآمر عربيّ. وقد فضّلتُ هذا التضامن المباشر على أيّ أمر آخر في هذه المرحلة، ولا أعرف أنْ كان الوقتُ سبتيحُ لي البدء بشيء جديد.

أنا أقدرُ وأطرَحُ ضرورةَ التطور التنظيميّ في المخيّمات، وعندي ثقةٌ بوجود أُناس يتولّوْن هذه المسالة من دون أن أكون أنا شخصييًا موجودًا فيها. هناك فراغٌ في مهمّةٍ موجودة موضوعيًا، وهي دَورُ الشتاتِ الفلسطينيّ وتنظيمه؛ وإذا كان هناك «وكيلُ تاريخيّ،» فسيتولّى هذا الموضوع، ولا أعرف مدى ارتباطه بهذا الشخص أو ذاك. وفي كلّ الأحوال، لا أودُ العودةَ إلى التفرّغ للعمل السياسيّ... هذا أكيد.

#### يسري: لم أفهم الفصلَ بين العمل على الساحة العربيّة والعمل على الساحة الفلسطينيّة.

- طبعًا معك حقّ. انتقَدْتُ أعْلاه الفصلَ بينهما، وهذا هو الجاري حاليّاً عبر التنظيمات القائمة وطريقة عملها، ولكنني، إضافةً إلى ذلك، كنتُ أتحدّث عن طاقة الإنسان المحدودة على العمل في الساحتين. ولا شكّ عندي في أنّ قضيّة فلسطين ليست مرتبطةً بالضرورة بتغيير النظام الرسميّ العربيّ، بل بتغيير الأجواء العربيّة. أحيانًا، ليس من الضروريّ أن تسقُط الأنظمة (وهي إنْ سقطتْ، فلفشلِها في التعامل مع قضايا دولِها، لا بسبب فلسطين)، لكنْ من الضروريّ أنْ تصير القضيةُ الفلسطينيّةُ ماثلةً في الوجدان العام لتقيّد الأنظمة على الأقلّ. وقد قطعنا شوطًا كبيرًا في الموضوع العربيّ خلال السنتين الأخيرتين؛ فانظرْ إلى كلّ النشاطاتِ التي تمّت في الذكرى الستين للنكبة، وإلى التعبئةِ التي حدثتْ في موضوع غرّة. وفي اعتقادي أنّ هناك صدمةً لدى القوى التي ظنّت أنّه يمْكن تهميشُ القضيّة الفلسطينيّة؛ فهناك بضعةُ عشرات من المثقّفين العرب كانت أصواتُهم عاليةً جدًا في هذه الفترات، وربّما استنفرهم وجود روساء عشرات من المثقّفين العرب كانت أصواتُهم عاليةً جدًا في هذه الفترات، وربّما استنفرهم وجود روساء

لا شك عندي في أن قضية فلسطين ليست مرتبطة بالضرورة بتغيير النظام الرسمي العربي، بل بتغيير الأجواء العربية.

عرب يهتئون إسرائيل بـ «عيد الاستقلال» [ذكرى النكبة]! كما أنّ «الفكرة العربية» في وضع أفضل اليومَ ممّا كانت فيه منذ عشر سنوات، ولا سيّما إزاءَ التمزُّق في الدولة القطْريّة. طبعًا الوضعُ سيّعٌ جدّاً، وهنالك تعد يوميُّ على أمور كانت تُعتبرُ مسلّمات، وهنالك محاولةُ لتحويل قضيّة فلسطين إلى قضيّة الفلسطينيين، ثم إلى قضيّة ألسلطة الفلسطينيّة فحسب، كما أنّ الترويجَ للتطبيع جار على أشدّه. لكنّ الوضع كان في السابق من السوء بحيث إنّ ما قُمنا به أظهرَ فرقًا ما بينَ ردّ فعل الناس في الحرب على لبنان وبعده في الحرب على غزّة. وأعتقد أنّنا أحرجنا جماعةَ التسوية، مع العلم أنّ الغطرسةَ عادت لاحقًا لأنّ النتائج في غزّة لم تكنْ واضحةً كما كانت في لبنان. إلاّ أنّ اضطرارَ جماعة التسوية إلى السير عاجزين عن الخروج أمام الرأي العامّ بمواقفهم الحقيقيّة إبّان العدوان [على غزّة] كان تقدّمًا عظيمًا.

أعتقد أنّ التنسيق بين الأصوات العربيّة المعارضة للتسوية غير العادلة سيُعطي نتيجةً أكبرَ وأهمّ، كما نرى في التنسيق الواضح بين المثقفين الذين استوعبّهم إعلامُ «أنظمة الاعتدال» بالإمكانيّات السعوديّة على وجه الخصوص، إذ تراهم يتحدّثون على الموجة نفسها. وقد استطاع هؤلاء المثقفون، منذ ما بعد احتلال العراق، خَلْقَ موجة منسعّة، وإحداث تشويهات فعليّة في وعي الناس. وما زالت الموجة المضادة أقلّ من المطلوب، وتكتنفُها المزاودات والغيبيّات التي لا تنتهى، ويشوبها انعدامُ التنسيق.

# يسري: ربّما ينجم ذلك عن وجود قرارٍ مركزيٍّ يُديرُ مثقّفي «الاعتدال»...

- أعتقد أنهم يملكون أُطُر تنسيق كثيرة ناجمة عن قوّة هذا المعسكر وغنى دُولِه، وعبر المنظومة الدوليّة التي تدعمه وتفرز المشاريع والمؤتمرات والمؤسّسات الإعلاميّة والهيئات وتوزيع الجوائن والاحتفالات ومزايا ماليّة ولجانًا معيّنة تخلق لهم فرص اجتماع لم تكن موجودة في السابق (إلا عند التيّار القوميّ السابق وبدرجة أقل). فنراهم اليوم في مجالس أمناء بعضهم البعض، وفي هيئات لتوزيع جوائز عجيبة غريبة، وكلّ ذلك برعاية وتمويل خليجيّ وغربيّ يشكّل مرجعًا لهم جميعًا.

في مقابل ذلك نعتمد نحن على الجهود الذاتية، وعلى قدرات الأفراد، كلِّ في موقعه، وعلى القليل من الدعم. ولا ننكِرُ أنّ بعضَ المواقع الفردية مؤثّرٌ طبعًا، لكنْ في فترة غياب المسروع وانحساره تبرز في المعسكر المعارض للتسوية نزعاتٌ سلبيّةٌ وفرديّة، فينشغل البعضُ بالخلافات الشخصيّة على مناصب وهميّة، تُضافُ إليها نزعاتُ زعامة قديمة بقيت بلا جمهور، ونرجسيّاتُ أخرى، ومزاوداتُ وترهاتُ وتهجّماتُ شخصيةٌ لا ضابطً لها، وبقايا من تراثِ خطاب الخمسينيّات تمنعُ الناسَ من تشكيل حالة عامة حديّة. فإلى واجب تجاوز هذه العيوب، يجب الإسراعُ في وضع قواعد التعامل بلا حساسيّات بين التيّارين الدينيّ والعلمانيّ، من دون أنْ يذوبَ هذا في ذاك، ولا أنْ يهيمِنَ هذا على ذاك. وهذا مصدرُ تعقيد حالياً للقوى القوميّة الديمقراطيّة والدينيّة المعارضة في المنطقة. وأعتقد أنّ المثقّفين العربَ الجذريّي المواقف، الذين استفادوا من أخطاء الماضي، وعقلنوا مواقفَهم وانسجموا مع الفكر الديمقراطيّ، لو تواضعوا وتواصلوا، فسيكتشفون كثرتَهم وقوتَهم. وهذا يحتاج إلى حدّ أدنى من التنظيم، وليس بالضرورة أنْ يكونَ حزبيّاً. ربّما يحتاج الموضوعُ إلى مجموعة من المبادئ العامّة المتّقق عليها، وإلى اليّاتِ للتواصل.

# سماح: ولكنْ ماذا عن المؤتمر القوميّ العربيّ؛ فما تقوله من حيث المبدأ كان من مهامّه!

- لا أريد الاستفاضة في الحديث عن «المؤتمر.» ساكتفي بالقول إنّه وقَعَ بين خيارين: بين أنّه مجموعة مثقّفين تُقدّم ذلك النوع من التنسيق والتوجيه الذي أتحدّث عنه، وبين أنّه حركة جماهيريّة. فانتهى بألاّ يكون أيّاً من الأمرين: فلم يكنْ صغيرًا كفايةً ليكونَ حركة مثقّفين نخبويّةً توجيهيّة الطابع بالبيان والموقف والاتصالات بين المؤثّرين في الرأي العامّ؛ ولا كبيرًا بما يكفي لاعتباره حركة جماهيريّة. وعلى الصعيد الداخليّ تَحوّل «المؤتمر» أحيانًا إلى ميدان صراع يعكس ما يوجد على الساحة العربيّة وكأنّه حركة جماهيريّة واسعة.

لقد لعبَ «المؤتمر» دورًا مهمّاً، وحافَظَ على الصوت والتواصل في فترة الأزمة. لكنّ هذا لم يعدْ كافيًا للمرحلة الجديدة، ويجب تطويرُه، وأتركُ قضيّة تطويره إلى مناقشاته الداخليّة.



ربّما استنفرت المثقفين تهنئة بعض الزعماء العرب زعماء إسرائيل بـ «عيدً الاستقلال.»

بيروت